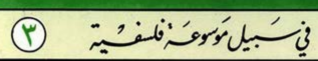
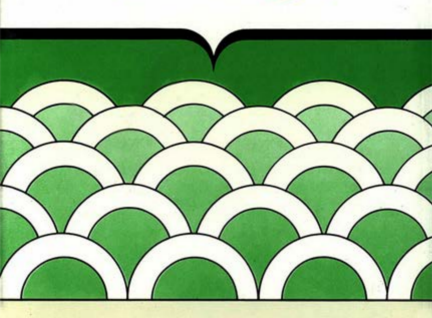
# ै दिल्लेक जिल



ابنسينا





فِ کَ بَیل موسکوعت فلسکفتِ



ڪائيف (الر*ٽور م*فيطفي **غا**برٽ

مَنشُورَات وَلارُوَمِكُسَّبَةُ الْفِلْالُ جَمِيْع حقوق النَّقل وَالاقسَبَاسُ واعِسَادة الطبع محفوظة لمَكَتبَة اللهُ للالُ طبعَة جَديْدة منقحَة

1991

ببروست پهترالعبد دشارع مکرزل بنایت بریج الفناحیة مکلته دارالهلال تلغوی ۱۹۸۱ م . ص.ب ۲۰۰۲ ما بوقیا آمکشهلال

#### مقسلمة

يعتبر الشيخ الرئيس ابن سينا من كبار المباقرة ، والفلاسفة العكماء ، الذين قدموا للبشرية خدمات كبرى في مجال الفلسفة ، والطب ، والموسيقى • خاض غمار الفلسفة ، والطب ، والشعر ، والموسيقى ، فكسب قمسب السبق ، وجلس بأمان واطمئنان على القمة ينشر درره وعلومه ، ليرتشف من رحيقها العرفاني العالم ، ويستحم بأريجها الفواح الناس في كل عصر وزمان •

والشيخ الرئيس ابن سينا شغل الاوسساط الملمية ، والفلسفية ، والطبية ، على من المصور بانتاجه الفنخم النبي شمل كافحة

الموضوعات العلمية • ومما يثير الاعجاب بعبقريته الفذة شروحاته المفصلة الدقيقة ، لما أتى يه حكماء اليونان ، والمرب ، والفرس ، والهنود •

ولم يقف نشاطه العلمي عند حد الشروحات ، والتدقيق ، والتمحيص ، والتفصيل ، بل نراه يضيف الى هذه العلموم اكتشافاته الخاصة ، وأفكاره الخلاقة المبدعة ، التي أحاطت بعناية ودقة كافة المعارف الانسانية ، ان في صناعة الطب ، أو في معارف الفلسفة العقلانية .

ولقد خصص ابن سينا لمعالجة قضايا النفس الناطقة حوالي الثلاثين رسالة ، وخصص لها فصولا كاملة في بعض كتبه العرفانية ، كما كتب عدة قصص رمزية وقفها على معرفة النفس وقواها وانفعالاتها وأحاسيسها وادراكاتها للمعارف المعتلانية . منها قصة «حي بن يقظان » و « رسالة العلى » و « رسالة العلى » و « رسالة

واستنادا الى الابحاث القيمة التي قام بها ابن سينا فقد عرفت الفلسفة التي قال بها بالفلسفـة السينوية ، نظرا للقواعد الفلسفية الشامخة التي أوجدها في كيان الفلسفة الاسلامية ، حتى ارتفع بها الى درجة الكمال ، ويمكننا أن نقول بأن ابن سينا خطأ بالابحاث المقلانية الانسانية خطوات عرفائية خالدة ، تعتبر بعق مرحلة من مراحلها المشرقة في تاريخ البشرية جمعاء •

والصور العقلانية التي رسمها ابن سينا للوجود ومراتب الموجودات التي تفيض هابطة من العقل الاول الى المادة الى الكل الاول الى المادة الى الكل الذي انبثقت منه ، عبر الصور الطبيعية ، والقوى الروحانية ، والعقول المفارقة السماوية .

وأفكار ابن سينا الغلاقة المبدعة المنبعثة سن وجدانه العرفاني المميق حول واجب الوجود ، وممكن الوجود بالذات ، تؤكد على ايمانه الغالص الذي لا يتزعزع بالعرفان المقلاني التجريدي التنزيهي ، الذي ينقل النفس القائمة بالقوة الى القيام بالفعل ، حيث الاستحمام بالكمال المطلق ، والغلود السرمدي الى جوار الملائكة والقديسين والعلماء الربانين •

ولا بد أنا من الاشارة إلى المواضيم التقسيسة

التي عالجها ابن سينا سواء عن طريح البحث العلمي العرفاني ، أو عن طريق الشعر والاراجيز، أو عن طريق القصص الرمزية التي كتبها وجسد فيها أفكاره العقلانية الناهدة الى اظهار الجواهر الكامنة وراء النفس الانسانية .

ويرى ابن سينا ضرورة البعث العلمي الدقيق لاثبات وجود النفس الناطقة ، والبرهنة على حركتها ، وادراكها للمعقولات ، باعتبارها جوهر روحاني قائم بالذات ، وهي أصل القوى المدركة والمحركة ، تتصرف في أجزاء البدن ، كتصسرف المالك بملكه • وهي ليست محتاجة الى الجسم مثل ما الجسم محتاج اليها تمام الاحتياج •

ولنستمع اليه وهو يقول: « الجسم محتاج الى النفس تمام الاحتياج في حين أنها لا تحتاج اليه في شيء • ولا يتعين جسم ولا يتحدد الا اذا اتصلت به نفس خاصة • بينما النفس هي هي سواء اتصلت بالجسم أم لم تتصل به • ولا يمكن أن يوجد جسم بدون النفس لأنها مصدر حياته وحركته • وعلى العكس تعيش النفس بمعزل عن الجسم - ولا أدل على هذا من أنها متى انفصلت

عنه تغير وأصبح شبحا من الاشباح ، في حين أنها بالانفصال والصعود الى العالم العلوي تحيا حياة كلها بهجة وسعادة • فالنفس اذن جوهس قائسم بذاته » •

وباتحاد النفس مع الجسم ، كما يقول ابسن سينا ، تقوم النفس بوظيفتين كبرتين ، فهي تسوس الجسم من جهة ، ومن جهة أخسرى تدرك المعقولات • ولأنها تسوس البدن يوجد شبه بينها وبين القوة العيوانية النزوعية التي يعدث فيها هيئات تخص الانسان تتهبأ بها لسرعة فعا وانفعال ، مثل الخجل والحياء والضحك والبكاء ، ويوجد شبه بينها وبين القوة العيوانية المتخيلة والمتوهمة ، فالنفس تستعمل هذه القوة فياستنباط التدابير في الامور الكائنة والفاسدة واستنبساط الصناعات الانسانية • ثم ان النفس توجه الجسم في عمله وترشده في أفعاله فتتولد من جراء ذلـك الآراء الذائعة المشهورة ، مثل ان الكذب قبيح ، والظلم قبيح ٠

أما الوظيفة الثانية التي تقوم بها النفس حسب رأي ابن سينا ادراكها الممقولات ، ومن شأن هذه

القوة أن تنطبع بالصور الكلية المجردة عن المادة ، فأن كانت مجردة بذاتها فذلك ، وأن لم تكن فأنها تبصرها مجردة بتجريدها أياها حتى لا يبقى فيها من علائق المادة شيء ، ومن قيام النفس بهذه الوظيفة يؤكد أبن سينا أن اتصالها بالجسم ليس اتصالا جوهريا ما دامت النفس جوهر روحاني قائم بذاته وتأتي بوظيفة مستقلة عن الجسد •

ولا يغفل ابن سينا التحدث عن هدف اتحاد النفس بالجسد ، واستهجان أفكار الذين يقولون بتناسخ الارواح ، وعودة النفس بعد مفارقتها للجسد الذي كانت فيه ، الى جسد آخر في مكان آخر ، وتعتبر قصيدة ابن سينا عن النفس الانسانية من عيون الشعر العلمي العربي ، ومطلعها :

# هبطت اليك من المحل الارفع ورقساء ذات تعسزز وتمنسع

وما ذكره ابن سينا في مؤلفاته ورسائله وانتاجه العلمي عن النفس سواء من ناحية تعريفها أو تحليلها ، أم من ناحية آرائه وأفكاره فيها يدفعنا الى أن نورد في هذا الكتاب الكثير من تعريفاته

وأفكاره النفسانية تنويرا للاذهبان ، وتعميمها للفائدة المتوخاة من وراء هذا الكتاب •

ومن خلال الصفحات الكثيرة التي دبجها يراع ابن سينا نلاحظ أنه وجه جل اهتمامه لمعنى الابداع فقال : « الابداع هو أن يكون من الشيء وجود لغيره ، متملق به فقط ، دون متوسط من مادة أو آلة أو زمان • • • فالابداع أعلى رتبة من التكوين والاحداث (۱) » •

وبالاضافة الى الابداع يعالج ابن سينا قدم المالم وكيفية ابداعه ، ومبدأ النظام الكوني ، والعسور الروحانية ، والهيولي والعسورة والاعراض ، والفيض ، والمبدأ والمعاد • كما تكلم عن التناسخ وبطلان القول فيه فقال : « ان العلاقة بين النفس والبدن ليس هي على سبيل الانطباع فيه ، بل علاقة الاشتغال به حتى تشعر النفس بذلك البدن ، وينفعل البدن عن تلك النفس • وكل حيوان فانه يستشعر نفسه نفسا واحدة ، هي المصرفة والمدبرة للبدن الذي له • فان كان هناك المصرفة والمدبرة للبدن الذي له • فان كان هناك

<sup>(1)</sup> ابن سينا : الاشارات ۾ 7 ص ١١٢ ٠

نفس أخرى لا يشعر العيوان بها ، ولا هي بنفسها، ولا تشتغل بالبدن ، فليس لها علاقة مع البدن ، لأن الملاقة لم تكن الا بهذا النعو • فلا يكسون تناسخ بوجه من الوجوه • وبهذا المقدار ، لمن أراد الاختصار ، كفاية ، بعد أن أورد فيه كلاما طويلا، وبذلك أثبت استعالة التناسخ •

وقبل أن نختم هذه المقدمة لا بد لنا من التعرض لاقوال بعض المؤرخين والكتاب الذين طلعوا علينا بمعلومات جديدة يؤكدون فيها ان ابن سينا لم يكن على مذهب الاسماعيلية بل كان كما يزعمون شافعي المذهب الحنفي ، وأنه اشتغل بالفقه الخ ٠٠٠

ويضيفون الى هذا فيقولون: أنه لم يمل الى المقيدة الاسماعيلية المصرية التي اعتقدها أبوه وأخوه وصرح وباح بنفوره منها ويتساءلون كيف يصح أن ينسب الى الاسماعيلية ؟ فأن كان السبب وجود ذكر النفس والمقل في كتبه فكل الفلسفة تتناول النفس والمقل ، وأن هذا لا يمطي الدليل على أنه مستقى من الاصل الاسماعيلي ، وأن ابن سينا كان من أتباع المذهب الحنفى ، وأن

مذهب عائلته الباطني لم يمنعه مسن أن يكون يكشبان أهل بغارى المتفقهين فاشتغل بالفقه العنفي الى أخر ما هنالك من أقوال رغب هؤلاء فيها أن يبعدوا عن الشيخ الرئيس اسماعيليته ، وانبي أعجب لهؤلاء الكتاب والمؤرخين وخاصة المصريين منهم وعلى رأسهم عبد الرحمين البدوي كيف يطبعون الاسماعيلية بالطابع المصري وكأن هؤلاء يريدون أن لا يتركوا أي شيء سواء كان عقائديا أو اجتماعيا أو مذهبيا أو فلسفيا الا ودمضوه بالطابع المصري .

ونعن لا نرد على هؤلاء وخاصة الدكتور عبد الرحمن البدوي في هذه العجالة ولا نناقشهم بل نضع أمام أنظارهم وتعت تصرفهم جميع مصنفات ابن سينا ، بالاضافة الى الكتب التي أتت على ذكره ، واننا نؤكد أنها جميعها اتفقت على القول بأن ابن سينا ولد من أبوين اسماعيليين ، وأنه درس على أبيه رئيس الدعوة في فارس أصول المعارف الحقانية وعلم التأويل الباطني ، كما درس على يد أبي عبد الله الناتلي المنطق والفلسفة ، ولم يكن الناتلي سوى عالم من كبار علماء وفلاسفة الاسماعيلية .

ان ابن سينا الذي وصل الى جوهر الفلسفة الماورائية وطورها وأدخل على فروعها نظريات تتلائم مع الاصل حتى جاءت فلسفته أوسع شمولا من فلسفة العكماء الاسلاميين جميعا ، وها هو يتفق مع حكماء الدعرة في السياسة المدنية ، التي يجعلها ابن سينا الهية مستمدة من الله عن طريق النبي ، ثم الامام الذي يخلف النبي وتكون له الغواص النبوية ، وهو حاكم مطلق عليه أن يسن الشرائع ويقيم المعدل .

وفي قصصه الرمزية ، وأبعاثه الفلسفية حول النفس وأنها لا تنال السعادة الحقيقية الا باعراضها عن الشهوات وتركها الملذات والخضوع الى المقل ، وتطلعها الى الملأ الأعلى ، يدى ما يراه فلاسفة أهل العق ، وكذلك هو مثلهم في التفكير والتأمل ولذة العبادة ،

وأقواله في المبدأ والمعاد ، والعقول العشرة ، ورفض التناسخ ، لا يختلف عما يقول به أهل العقى ، وليست قصيدته حول النفس وهبوطها من المالم العلوي الا تجسيدا رمزيا لما يراه دعاة الاسماعيلية في كافة العصور -

أما الاكتشاف الملمي الذي لم يسبقهم اليسه أحد وهو أن ابن سينا اشتغل بالفقه الحنفي ، فهذا قول تافه فيه كل الغرابة والاستهجان ، فابن سينا فلسف ووصل الى أعلى درجات العلوم الربانيسة المقلانية ، لم يكتب بالفقه حرفا واحدا ، ولا تطرق الى البحث في المذاهب والفروض والسنن •

ولا أدري كيف انبرى مؤخرا في كتابه و مذاهب الاسلاميين » عبد الرحمن البدوي ليكيل الينا التهم الملفقة الكاذبة ، ويتهم الكثيرين من العلماء والفلاسفة العصريين بأنهم ارتكبوا أخطاء لغوية ونحوية وقد قام باصلاحها ، كأنه أصبح سيبويه عصره ، أو الفيروزأبادي ، وسيكون لنا مع هذا الدعي النقل المزور مواقف أخرى في مناسبات قادمة نناقش فيها أباطيله وندمغه كما دمغ على بن الوليد من قبله الغزالي •

ولا بد لنا من أن نقول كما قال ابن سينا وهو يصف حساده :

عجبا لقوم يحسدون فضائلي ما بين غيابي السي عذالسي عتبوا على فضلي وذموا حكمتي واستوحشوا من نقصهم بكماليي

انبي وكيدهم وما عتبوا بــه كالطود يعقم نطحة الأوعمال

والله من وراء القصد ، والسلام على من آمن بالقيم الدينية والمقلانية ٠

بیروت فی ۱۹۷۹/۳/۱۷ الدکتور مصطفی غالب

#### مولد این سینا :

أدهشت عبقرية ابن سينا الذي لمع نجمه في عصر كثرت فيه مباحث النظر ، وحداهب الفلسفة ، ومدارس الحكمة والتصوف ، العلماء والمستشرفين في الشرق والغرب ، فلقبه بعضهم بأرسطو الاسلام وأيقراطه • وسيظل التاريخ على مر الدهور يحمل في صفحاته البيضاء الناصعة أمجاد ابن سينا الخالدات •

ولد حجة الحق ، وشرف الملك ، الشيخ الرئيس أبو على الحسين بن عبد الله بن حسن بن على بن سينا في شهر صغر سنة ٣٧٠ هجريسة في بلدة ألقشنه ) من منطقة بخارى قرب ( خرميثين ) من أبوين اسماعيليين • أبوه عبد الله من كبار دعاة الاسماعيلية ، وأسه ساره سن عائلة عريقة

باسماعيليتها • وكان والده عبد الله قد جاء من ( بلخ ) وعمل موظفا في حكومة السامانيين فنقل بحكم وظيفتمه الى بخاري ، وكانمت الحركمة الاسماعيلية وقتئذ في أوج نشاطهـــا تجوب أنحاء ايران وخاصة المنطقة المحيطة بالعاصمة ، حيث أشرق مجلس الدعوة وأشبع بدعاة يعدون من أرفع وأعلم رجالات البلاد ، فمنهم العالم النحرير ، والاديب الكبر ، ورجل الدولة المحنك ، وكانــت أغلب اجتماعات هؤلاء ومناظراتهم تعقد في بيت والد ابن سينا عبد الله ، وكان ابن سينا رغـم صغى سنه يستفسر من والده وأعمامه الذين كانوا أيضا من كبار العلماء عما يتفاعل في أعماقه مـن قضايا فلسفية ، ومدهبية ، وعلمية ، حتى أنبه كان يسترق السمع أثناء الاحاديث الفلسفية ، والمقلانية ، والرياضية ، التي كانت تدور في منزل الأسرة بين الدعاة والعلماء ، فيقبل بعضهاويرفض بعضا - وأتم ابن سينا دراسة الأدب واللغة قبل أن يبلغ العاشرة من عمره -

وأخذ ابن سينا يعب من معين العلوم العقلية الماورائية على أبي عبد الله الناتلي الذي كان من كبار علماء عصره ، وصديقا لوالد ابن سينا ومن كبار دعاة الاسماعيلية فدرس عليه ايساغوجيي والمنطق وهندسة اقليـدس وكتـاب المجسطـي • وسرعان ما فاق ابن سينا استاذه •

ولما كان ابن سينا شغوفا بالعلم والغوص في أعماق الجنس البشري لمعرفة جوهره الجسدي والنفسي تلبية للرغبة الملحة التي تتفاعل في أعماقه فقد عكف على دراسة الطب، وان المرء ليقف مدهوشا عندما يلاحظ فتى لم يتجاوز السابعة عشرة من عمره قد قرأ بامعان وتروي أكثر علوم عصره بما فيها الفلك والرياضيات والفلسفة والطب، حتى أخذ ( فضلاء الطب) يقرؤن عليه هذا العلم • فهو اذن لم يكن طبيبا في هذه السن فحسب بل كان معلما في الطب يتعهد المرضى ويبرع في علاجهم ويقريء التلاميذ ما اقتبس من مطالعات، وما استنتج من تجاربه وخبراته •

وما هي الا سنوات قلائل حتى طار اسمه في الآفاق ، فاستدعوه لمداواة الامير نوح بن منصور الساماني ، فنجح في معالجته نجاحا أذهل المقول ، فقربه الامير نوح اليه وأغدق عليه من نعمه ،

وسمح له آن يتردد على مكتبته الزاخرة بالمؤلفات والمصنفات ، وقد وصفها ابن سينا فقال (۱) : انها مكتبة غنية بالكتب الكثيرة ، وكان بعض هذه الكتب مجهول الاسم لدى كثير من الناس ، كما كان بعضها غير معروف له من قبل ، ولم يصادف في غيرها فيما بعد ، وللاسف ان هذه المكتبة احترقت بعد ذلك بقليل من الوقت ، فاتهمه جماعة مسن أعدائه بأنه أحرقها عامدا حتى يصبح وحده الواعي لما استفاده من كتبها النادرة ومخطوطاتها الفريدة ولكن نوح بن منصور الساماني ، لم يعمر بعد ذلك الا أشهرا حيث توفي سنة ٣٨٧ هجرية ٠

وفي سنة ٣٩١ هجرية غادر هبد الله والد ابن سينا بخارى مع ابنه بعد انهيار الدولة السامانية، متوجهين الى خوارزم ، وقيل ان ابن سينا غادر بخارى لوحده بعد انهيار الدولة السامانية ووفاة والده عبد الله فقصد الى خوارزم ، التي كان يحكمها على بن مأمون وخليفته مأمون بن مأمون، وكانت الوزارة بيد أبي الحسن أحمد بن محمد السهلى، فاستقبل ابن سينا من قبل الملك والحكومة

<sup>(</sup>١) تاريخ الانب في ايران : براون : صفعة ( ١٢١ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ) ٠

والعلماء في بلدة كوركانج التي كانت في ذلك الوقت مركزا للعلم والثقافة ، وأعلى ابن سينا عن انضمامه الى الجمعية العلمية في تلك البلدة مع زمرة منتخبة من رجال العلم والادب مثل الفيلسوف (أبي سهل المسيحي) والطبيب (أبي الخير الحسن ابن الخمار) والرياضي (أبي نصر بن العراق) (۲) م

في ذلك الوقت بالذات سطع نجم السلطان محمود الغزنوي في (خوزنا) وانتشرت طلائع انتصاراته فرغب أن يكون بلاطه من أفخم بلاطات ذلك المصر ، فراح يجذب اليه العلماء والفلاسفة والشعراء والحكماء بشتى الوسائل ، وحينما سمع بجمعية (كوركانج) أرسل الى (مأمون) خطابا أنفذه على يد واحد من أتباعه يدعى (حسين بن على بن ميكائيل) يقول فيه : لقد سمعت أنجماعة من رجال الملم يقومون على خدمة أمير خوارزم مثل فلان وفلان وكل واحد منهم قد أصبح نسيج وحده وبرز في علمه ، ومن الواجب عليك أن ترسلهم جميعا الى قصري حتى يتشرفوا بلتائى ،

<sup>(</sup>r) كتاب جهار مقالة : ص ٣٥ - ١١٨ ع ١٢٣ في الترجمة الالكليزية،

فنحن نرجو أن ننتضع بعلمهم وفنهم ، ونرجو أن يحقق لنا أماير خاوارزم هاذه الرغبة التاي أبديناها (١) ٠٠٠

ولما وصل رسول السلطان محمود الغزنوي الى خوارزم وأطلع أميرها على الرسالة استدعى الرجال العلماء الذين وردت أسماؤهم فيها ، فلما حضروا قال لهم : ان السلطان محمودا رجل قري وقد جمع الجيوش الجرارة في خراسان والهند ، وهو يحرص على الاستيلاء على (خوارزم) ولست أملك أن أخالف أمرا أو أعصى له طلبا فما عساكم تقولون في ذلك ٢٠٠٠!

ويستدل من التاريخ الذي عالج تلك الفترة أن ثلاثة من العلماء وهم ( البيروني ) و ( العمار ) و ( العمار ) و ( العمات ) و ( العمات ) و ( العماق ) قد أعلنوا عن رغبتهم في الدهاب الى بلاط السلطان محمود الغزنوي ، مدفوعين في ذلك بما سمعوه عنه من كرم ونخوة ، وتقدير للعلماء والعكماء و ولكن ( ابن سينا ) و ( المسيحي ) آثرا الرفض واستطاعا بمعونة ( مأمون ) أن يعملا على

<sup>(</sup>١) تاريخ الادب في ايران : براون : ص ١١٢ ،

الهرب والفرار ، فاما ( المسيحي ) فقد هلك في عاصفة رملية اجتاحته في الصحراء ، وأما ( ابن سينا ) فقد استطاع بعد أن تعرض لاخطار كثيرة من أن يبلغ ( أبيورد ) ثم ارتحل منها الى ( طوس ) ووصل بالنهاية الى ( جرجان ) التي كان يتولاها في ذلك الوقت رجل العلم والادب ( شمس المعالي قابوس بن وشمكير ) فأحسن استقباله ، وكان ذلك حول سنة ٢٠١ هجرية ، فأقام ابن سينا في بيت ( أبو حسد الشيرازي ) الفيلسوف المعروف ، فتوثقت بينهما الصداقة حتى اشترى الشيرازي لابن سينا دارا بجواره ، وفيها وضع أكثر مصنفاته العلمية القيمة ،

وبعد أن قتل الامير شمس المعالي قابوس غادر ابن سينا ( جرجان ) الى ( الري ) و ( قروين ) و ( همذان ) وكان وصوله في أواخر سنة ٥-٤ هجرية ، فمكث فيها مدة تسع سنوات ، التعمق خلالها بخدمة الامير البويهي شمس الدولة وتذكر النصوص التاريخية أن ابن سينا تعرض خملال وزارته الى هجوم من قبل الجنود حيث نهبوا منزله، وطالبوا بابعاده عن الحكم ، ولم يكن شمس الدولة يرغب في تنحيته ، ولكن وافق مرغما لغاية ادارية يرغب في تنحيته ، ولكن وافق مرغما لغاية ادارية

على ابعاد ابن سينا عن منصبه ، فاختبأ ابن سينا في بيت لابن سعيد دحدوك مدة أربعين يوما ،ولكن الزحار هاجم شمس الدولة فاستنجد بابن سينا الذي هب لمعالجته حتى تم له الشفاء من دائمه ، فأعاد ابن سبنا الى الوزارة وظل فيها حتى أقاله الامر تاروم ، فتوارى عن الانظار مختفيا في بيت أبي غالب النار ، وأخذ يكاتب علاء الدولة في أصفهان ، ولكن سرعان ما اكتشفت تلك المراسلات فاعتقل ابن سينا مدة أربعة أشهر بقلعة (فارودجان) حتى افتتح علاء الدولة همذان فأطلمق سراحه ، فشد الرحال الى ( أصفهان ) مصطحبا معه عبيد الجاوزجاني وأخاه وخادمين ، وحينما ومسل الي قرية ( تايدان ) التي لا تبعد كثيرا عن (أصفهان) خرج لاستقباله الاصدقاء وحاشية الامس عسلاء الدولة و فرحبوا بمقدمه وساروا بركايه حتم أبواب المدينة ، حيث كان ينتظره ركب آخر مين حاشية الملك خرجوا خصيصا لاستقباله •

وظل ابن سينا مستقرا في (أصفهان) يعمل جاهدا في الدراسة والتطبيب والتصنيف حتمى اعتلت صحته من توالي الرحلات والمارات والسهر الطويل والعمل المستمر فوقع ضعية مرض الزحار،

المرض الذي اشتهر في مداواته ، وكان أول مسن برع في علاجه ، وكانت اصابتــه الأولى في هـــذا المرض الغبيث عام ٤٢٥ هجرية أثناء حرب علاء الدولة وتاش فاراش في الكرج ، وعالج ابن سينا نفسه ، ولكن القروح التي تسببت من شدة الداء ، أقعدته عن العمل ، وظل يعالج نفسمه بدون أن يتقيد بالحمية عن الطعام ، فانتكس بعد أن عاد من رحلة الى همدان مع علاء الدولة ، فعلازم الفراش ، ولما شمر باقتراب أجله استحم ونسزر التوبة وأعتق عبيده وخوله وتصدق بأمواله ، وراح يقرأ القرآن ويجوده داعيا الى الله لخلاص نفسه ، وفارق الحياة في سنة ٤٢٨ هجرية ، وكان قد أكمل الخمسين من عمره تقريباً ، فدنسن في همدان ، وأخيرا شيدت العكومة الايرانية وجمعية البناء المتعدة ضريحا مهيبا ومكتبة ضغمة سميت باسته -

#### عبقرية ابن سينا ومكانته:

يعتبر الشيخ الرئيس ابن سينا الطبيب العالم الغيلسوف الموسيقي عبقرية فذة جديرة بالدهشة والاعجاب ، له مكانة رفيعة رائعة في سجل الحكماء المباقرة الذين تدين لهم الانسانية بالشيء الكثير في تطورها الفكري ، وتقدمها الطبي والمقلاني ، ولن يجود بمثلها الدهر خلال القرون والاحقاب ، وتتميز أبحاثه وكتاباته بأمانة المالم البارع المبدع الخلاق ، كسب قصب السبق في كثير من الآراء التي نسبها الغرب الى نفسه ظلما بعد ابن سينا بعدة قرون •

وتقوم عبقرية الشيخ الرئيس على ذكائمه المنقطع النظير ، ودهائمه السياسي ، ولباقتمه الاجتماعية ، ويستدل من استقراء ترجمة حياته أنه كان متعدد نواحى الشخصية : فيلسوفا مسم الخاصة ، دينا ورعا زاهدا مع العامة ، مندفعا مع هواه ، شبقاً يحب النساء في حياته الخاصة •وليس بمقدور الانسان مهما أوتى مسن البلاغة وقسوة التعبر أن يقدر عظمة المجهود العلمي الذى اضطلع به ابن سينا ووفق فيه أحسن توفيق ، أسلوبــه الادبي بليغ ، سديد المنطق ، قوي الحجة ، مصنفاته كثيرة عالج فيها شتى الموضوعات ، ما بين فلسفة ، ونجوم ، وطب ، وعلوم مختلفة أخرى ، وله شمر فلسفى عميق ، وأبحاث في مختلف فنون الموسيقى -

وابن سينا طبيب في المرتبة الأولى، وعالم طبيعي المرتبة الثانية ، وفيلسوف حكيم ، عرف الفلسفة الغالصة عن طريق الفارابي ، ولكنه توسع فيها ففاق الفارابي ، وهو بحق منظم الفلسفة والعلم في الاسلام ، كما كان أرسطو في اليونان • ودون ابن سينا المنطق تدوينا واضحا وافيا ، في الشعس والنش ، حتى استحق عن جدارة لقب المعلم الثالث وكذلك عرف بلقب الشيخ الرئيس لمكانته في علم الطب وفي التطبيب •

وكان ابن سينا بارعا في الرياضيات وفي علم الفلك وعلم الموسيقى • وكانت له مقدرة في العلوم الطبيعية وملاحظات صحيحة قيمة • ولم يهتم عالم من علماء الاسلام اهتمام ابن سينا بالنفس البشرية ، حيث استغرقت أحاديثه عنها وتحليل ماهيتها جزءا كبيرا من كتابه ( الشفاء ) ولا يكاد يخلو كتاب من كتب ابن سينا العديدة من بحث عميق حول النفس البشرية وانفعالاتها •

## آثار ابن سينا العلمية:

اذا ما حاولتا أن نتعرض الى ما صنفه ابن سينا

في مختلف العلوم ، لاستغرق ذلك منا وقتا طويلا ،
وعشرات الصفحات ، لغزارة انتاجه في التأليف ،
والتصنيف ، والبحث ، والمناقشة ، ومن الواضح
ان ابن سينا ألف أكثر من مائتي وستة وسبعين
كتابا ورسالة وقصيدة شعرية • وأول من وضسع
قواعد تآلف الانغام الموسيقية •

وقد نقلت أغلب كتبه الى اللغات الاجنبية ، وأعيد طبعها عشرات المرات ، وقيل ان كتابه ( القانون ) أعيد طبعه ثلاثين مرة خلال القرن السادس عشر ميلادي • وأشهر مصنفات ابن سينا هي :

١ ــ كتاب الشفاء ويبحث بعلوم الطبيعة وما
 وراء الطبيعة والرياضيات والمنطق وهو أكبر كتبه
 الفلسفية حجما وأغزر مادة ٠ ألفه أثناء اقامتــه
 مهمذان ٠

٢ ــ كتاب القانون في الملب • كتب الجزء الاول
 منه في همذان وأتمه في أصفهان •

٣ \_ كتاب علم الاخلاق ٠

٤ \_ كتاب المجسطى ٠

- ٥ ــ كتاب في الموسيقى •
- ٦ \_ كتاب علم النبات
  - کتاب الانصاف ۰

٨ ــ كتاب النجاة : وهو مغتصر الشفاء وقيه ثلاثة أنواع من الفلسفة ( المنطق والطبيعيسات ، والالهيات ، ويفضل الشفاء من حيث الشملول والوضوح والاسلوب ) •

- ٩ ـ الاشارات والتنبيهات -
  - ١٠ \_ منطق المشرقيين •
- ١١ \_ العكمة العروضية •
- ١٢ ــ الحاصل والمحصول
  - ١٢ ــ البر والاثم •
  - ١٤ ــ المختصر الأوسط \*
    - ١٥ ــ الميدأ والمعاد ٠
    - ١٦ ــ الارصاد الكلية
      - ١٧ ــ الهداية -
      - ١٨ ــ القولنج ٠
      - ١٩ \_ عيون الحكمة •

ولابن سينا رسائل عديدة تبحث في مختلف

انواع العكمة منها تسع رسائل: (١) الطبيعيات، فيما يتعلق بالاجسام خاصة ، (٢) في الاجسام العلوية ، (٣) في الاجسام العلوية ، (٣) القوى الانسانية وادراكاتها فيما يتعلق بالعواس والعقل ، (٤) العدود،أي تعريفات بعض الالفاظ الواردة في الفلسفة ، (٥) تقسيم العكمة وفروعها ، (٣) اثبات النبوة ، (٧) معاني العروف الهجائية ، وهي رسالة رمزية في موضوعها، (٨) في المهد ، وهي رسالة في تهذيب النفس ،

وهناك مجموع آخر من الرسائل طبع في لندن عام ١٨٩٢ ميلادية فيه رسالة حيى ابن يقظان ، ورسالة الطير ، ورسالة العشق ، ورسالة القدر • ولابن سينا قصيدة في المنطق ، ورسائل في المنطق ، وقصيدة في النفس •

ولقد نظم الأب قنواتي كشفا موسعا شمل كل مؤلفات ابن سينا ورقعها وأشار الى المكتبات التي بها نسخ خطية من هذه المؤلفات النادرة الشينة وفي قصص ابن سينا الرمزية ، تتجلى الفلسفة الروحية الماورائية الناهدة الى تبيان بعض الحقائق الجوهرية عن طريق الرمز والاشارة و

وعلى المعوم كان ابن سينا كثير العركة غزير العيوية ، يقضي الليالي بطولها في الكتابة والمطالعة ، تعرض خلال حياته للوشايات والمكائد ، ومسرات للقتل والسجن ، وانغمس في السياسة ، وتمتاز مؤلفاته بالدقة والتعمق والترتيب ، ويعد منظم العلم والفلسفة في الاسلام •

#### فلسفة ابن سينا:

عندما نتعمق بدراسة انتاج ابن سينا الفلسفي المقلاني العرفاني يتبين لنا أنه لم يتقيد بمذهب فلسفي واحد معين أسوة بغيره من فلاسفة وحكماء عصره ، بل نلاحظ أنه كان يعتمد على أفكار وآراء بعض فلاسفة اليونان القدامي أمثال أفلاطون وأرسطو خاصة ، ومن ثم نراه يقف حائرا أمام المذهب الاسكندراني ، وينطلق في فلسفته المقلانية معتمدا على ما ذهب اليه الفارابي في حكمه وأقواله .

ومن الكتب المقلانية الفلسفية التي أعيست ذكاء وعبقرية ابن سينا كتاب ( ما وراء الطبيعة ) للعكيم اليوناني أرسطو • فقد اطلع عليه وقرأه کما یشیر ابن سینا الی ذلك بالذات \_ أربعین
 مرة • • ولكنه عجز عن فهمه ، وعن استیماب
 النظریات المقلانیة التی حشدها أرسطو فیه •

ويحدثنا ابن سينا عن هذا الموضوع فيقول: د ٠٠٠ وعدلت الى ( العلم الالهى ) وقرأت كتاب ما وراء الطبيعة ، فما كنت أفهم ما فيه ! والتبس علي غرض واضعه حتى أعدت قراءته أربعين مرة، وصار لى معفوظا عن ظهر قلب ، وأنا مع ذلك لا أنهمه ولا أنهم المقصود به! ويئست من نفسي وقلت : هذا كتاب لا سبيل الى فهمه • واذا أنا في يوم من الايام حضرت وقت العصر في الوراقــين وبید دلال مجلد ینادی علیــه ۰۰ فعرضه علــی فرددته رد متبرم معتقد ألا فائدة في هذا العلم • فقال لى : اشتر منى هذا ٠٠ فانه رخيص أبيمكه بثلاثة دراهم ٠٠ لأن صاحبه محتاج الى ثمنه ٠٠ فاشتريته ٠٠ فاذا هو كتاب لأبي نصر الفارابي في أغراض كتاب ما وراء الطبيعة ، ورجعت الى بيتي وأسرعت في قراءته ٠٠ فانفتح على في الوقـت أغراض ذلك الكتاب • • بسبب أنه كان لى محفوظا عن ظهر قلب ، وفرحت بذلك ٠٠ وتصدقت في

ثاني يومه بشيء كثير على المفقراء شكرا لله سبحانه وتعالى • • » •

وهكذا نجد ابن سينا رغم ما يتمتع به من ذكاء خارق وعبقرية فذة يمترف بصدق وأمانــة بــأن الفارابي كان صاحب فضل عليه ، وكان أذكى منه في فهم أغراض كتاب ما وراء الطبيعة •

ومن وقتها حرص ابن سينا على مطالعة كافة أعمال الفارابي العرفانية ، ووثق بأفكاره العقلانية الفلسفية ، وخاصة ما يتعلق منها بالفيض ، والمنطق والالهيات ، فاعتنقها وأخذ فيها فيما بعد ، وتبناها في أبحاثه ونظرياته التي حدد فيها معالم تفكيره الفلسفي ، وحكمته العرفانية .

ومما لا شك فيه أن ابن سينا خصص جل أبعاثه ومطالعاته حول النفس الانسانية ، وتحليل ماهيتها، وانفعالاتها وما تعانيه من أمراض تحول دون سعادتها ، ويلاحظ بأنه صنف أكثر من ثلاثين رسالة عن النفس الانسانية ، منها ( رسالة فوق القوى النفسية ) ورسالة ( في معرفة النفسس الناطقة ) وغيرهما من الرسائل الاخرى •

وتظهر معالم النفس الانسانية عند ابن سينا في جميع مؤلفاته العرفانية العديدة التي خصص أبوابا منها لبحث الامور النفسية ومقوماتها وعللها ومعلولاتها ، كما دبج القصص الرمزية الهادفة الى اظهار انفعالات النفس البشرية وأسبابها كقصته في ( رسالة الطير) وقصة ( سلامان وأبسال) وقصة ( حي بن يقظان) وغيرهما من القصص الاخرى •

ولما كان ابن سينا ينظم الشعر باللغة العربية بأسلوب علمي سلس رقيق ينم عن موهبة شعرية فنة فقد نظم قصيدة طويلة رائعة عن النفس البشرية ونظرا الأهمية هذه القصيدة سنوردها في غير هذا المكان •

## ابن سينا والمنطق العرفاني:

يرى ابن سينا ان المنطق مدخلا ضروريا لازما الى الفلسفة لأولئك الذين ليس لهم ميل صعيح الى الفلسفة ، أو لا يستطيعون التفكير بالفطرة تفكيرا صعيعا حقيقيا ، أما الذين يستطيعون ذلك فيمكنهم أن يستفنوا عن المنطق كما أن البدوي القح مستغن عن علم النعو لما فيه بالفطرة التي تعصمه من اللعن والخطأ .

والمنطق عند ابن سينا مجرد عن المادة ، وهو حسب مفهومه الآلة العاصمة للذهن عن الخطأ فيما نتصوره ونصدق به ، والموصلة الى الاعتقاد العق باعطاء أسبابه ونهج سبله • وهو يقول :

(أ) ان معرفة علم ما يساعد على اكتساب علوم أخرى ، فالرجل الذي يتقن الرياضيات يهون عليه تعلم علم الفلك •

(ب) ان وضع العدود ( التعريفات ) للاشياء يقتضي دقة ومعرفة بجوهر هذه الاشياء وماهياتها فمن الغطأ أن نقول مثلا ان السيف حديدة تقطع ، وان الكرسي خشب يجلس عليه ، لأننا بذلك نكون قد نظرنا الى ناحية واحدة من السيف والكرسي وامثال هذه الاقوال انما هي شروح ناقصة لا حدود صحيحة وكذلك قولنا: الشمس كوكب يطلع نهارا ، فهذا حد ناقص ، ما دام الوقت لا يسمى نهارا الا اذا طلعت فيه الشمس واذا أردنا أن نفع حدا لشيء ما فيلزمنا أن نأتي في التعريف على ناته وجنسه وفعله وماهيته حتى لا ينصرف الذهن الى غير ما يقصده واضع التعريف (1) .

<sup>﴿(</sup>١) تاريخ الفكر العربي : فروخ من ٢٢٢ •

(ج) والمعرفة ، أو الادراك ... تكون من طريق العواس و العواس نوعان : ظاهرة و باطنة و فالعواس الظاهرة خمس ( اللمس والدوق والشم والسمع والبصر ) ولكل حاسة منها عضو ظاهر تعمل به ، فالبصر يكون بالعين ، والسمع بالأذن ، والنوق باللسان ، والشم بالأنف المخ و ثم هنالك العس المشترك ولا عضو ظاهرا له ، وانما هو نتيجة اشتراك العواس المخمس ولولا العس المشترك مثلا ما كنا أحسسنا بلون الممل ابصارا ، أي من طريق البصر ، حكمنا بحلاوته ، وان لم نعس حلاوته فعلا و

وهنائك قوة في الباطن تدرك من الأمور المعسوسة ما لا يدركه العس ، مثل القوة التي في الشاة والتي تدرك من الدئب معنى من المداوة والتوف لا يدركه العس ولا يؤديه العس - فان العس ليس يؤدي الا الشكل واللون (٢) - ثم ان هنالك أيضا سبيلا آخر للمعرفة وهو ( ادراك الممقولات ) ، فان ادراك الممقولات شيء للنفس بذاتها من دون آلة أي ان النفس الماقلة تستطيع

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر من ٣٣٣ ١

أن تدرك أشياء بغير توسط العواس الخمس وبغير توسط قوة من الباطن •

#### الحدس عند ابن سينا:

يرى ابن سينا ان المعرفة العقلية تكون بالفكرة أو بالحدس ، لأن الفكرة هي حركة للنفس ( فعل ظاهر وجهد واع ) تستعين النفس عليها بالتغيل ثم تعتمد في ذلك على معارفها السابقة المغزونة في الذاكرة • وعند التفكير ينتقل الانسان المفكر من حد الى حد يعني من تعريف الى تعريف ، ومن عياس الى قياس ، ومن رأي الى رأي ، قبل أن يطمئن الى حكم في أمر من الأمور •

أما العدس فهو معرفة مطلقة مباشرة ، وذلك أن يتمثل الانسان في ذهنه العد الاوسط ( العكم العام على أمر دفعة ومرة واحدة ) والحدس نفسه نوعان : اما أن يكون عقب طلب وشوق ، ولكن من غير حركة ، (أن يكون للانسان رغبة في معرفة أمر من غير أن يتطلبه بالأدلة ) ، فأذا عرف ذلك فيكون قد عرفه بعدس ظاهر و أما اذا عرف ذلك الامر من غير اشتياق وطلب (من غير أن يشعر بالرغبة في معرفته ) فذلك هو العدس باطلاق و

#### الاشراق عند ابن سينا:

ويعتقد ابن سينا أن الاشراق ينطلق من الروح الانسانية التي يعتبرها ابن سينا كمرأة والعقل النظري كمقالها • والمعقولات ترتسم في النفس من الفيض الالهبى كسا ترتسم الاشياء في المرايبا الضميفة • والناس متفاوتون في هذا الاستمداد لاشراق المعقولات عليهم • فمنهم من يكون مؤيد النفس بشدة الصفاء قوي الحدس واضح الكشف فلا يحتاج الى كبر عناء في الاتصال بالعقل الفعال فتراه كأنه يمرف كل شيء من نفسه وكأن فيــه روحاً قدسية لا يشغلها شأن من شأن ، ولا يستفرق العس الظاهر حسها الباطن • ومنهم من يكبون عاميا ضعيفا اذا مالت نفسه الى الظاهر غابت عن الباطن ، وتتوزعه العواس : يطغى سمعه علمي بصره أو بصره على سمعه ، ويشغله الخوف عن الرغبة وتصده الفكرة عن التذكر ، والتذكير يصده عن الفكرة (١) ٠

فالعكمة المشرقية ، عند ابن سينا ، هي ادراك

<sup>(1)</sup> تاريخ الفكر العربي : فروخ من ٣٢٤ ٠

حقائق المالم من طريق الارادة والعقل • وسبيل ذلك أن يقصد الانسان الى أن تتسمع معرفته بالوجود ويعظم اختباره حتى يصبح له حدس قوي فيمرف حقائق العالم وعلل المظاهر المتعددة بأدني تأمل • وهمو المعنمي الذي يسعيه الصوفية بالاتعاد •

ويرى ابن سينا أن الغير الاول الذي هو الله بذاته ظاهر متجل لجميع الموجودات ، ولو كان ذاته محتجبا عن جميع الموجودات بذاته غير متجل لها لما عرف ٠٠ ولأجل قصور بعض الذوات عن قبسول تجليه يحتجب • فبالحقيقة لا حجاب الا في المحجوبين والعجاب هو القصور والضعف والنقص ٠ وليس تجليه الا حقيقة ذاته ٠

# ابن سينا والرياضيات:

من الواضح أن ابن سينا كان عالما رياضيها بارعا حاول أن يقيم على عدد من الاغراض الالهية براهين من الرياضيات ، كما تكلم في البصريات وأورد في أثناء الكلام عليها أعمالا رياضية •

ولما تحدث ابن سينا عن المتناهى وغير المتناهى

# ابن سينا والعلم الطبيعي :

يرى ابن سينا ان العلم الطبيعي هو علم نظري موضوعه الاجسام الموسوفة بأنواع العركة والسكون والموجودات الطبيعية كلها أجسام مشكلة والجسم باعتقاده يتشكل من امتدادات متقاطعة على زوايا قائمة وكل جسم يحتاج الى خلاء يتحيز فيه ويتخذ فيه مكانا طبيعيا ، ولكن الخلاء نفسه ليس شيئا موجودا (۱) وكذلك

<sup>(</sup>١) كتاب النجاة لابن سينا ص ١٥٩ •

المعدم ليس شيئا موجودا ، وانما هو مدرك ذهني " نتخيله في مقابل الوجود • ان وجود السيف مثلا هو صورة السيف المصنوعة من حديد ما ، وعدم السيف هو فقدان صورة السيف من تلك الحديدة نفسها • وجميع الاجسام الموجودة بالفعل متناهية، وكذلك الاعداد الموجودة فعلا مهما كانبت كبيرة فانها متناهية • الا أن المدد نفسه غير متناه • كوننا نستطيع أن نزيد على كل عدد ، أي نجمع اليه عددا آخر ، بلا نهاية •

والاجسام كما يرى ابن سينا تتألف من العناصر الاربعة التي يستحيل بعضها الى بعض ، فالماء يصبح هواء ، والهواء نارا ، ولكن الكليات لهذه العناصر كالرطوبة ، والحرارة ، والبرودة ، واليبوسة ، لا توجد صرفا خالصة في الواقع (١) .

### الالهيات عند ابن سينا:

يشتم من خلال أبحاث ابن سينا العديدة في الملم الالهي الماورائي أنه وجه عناية فائقة خاصة الى الله سبحانه وتعالى وأكد عن طريق البحث أنه

<sup>(</sup>١) النجاة : ص ٢٤٨ ،

واحد وليس سببا لوجود بعض الموجودات فقط ، بل هو سبب للوجود المعلول كله ، أي انه الوجود بمجموعه •

وهو تام بذاته ، كل ما يليق به وكل ما يمكن أن يكون له موجود فيه منذ الأزل ، بسيط لا يتكثر ولا يتجزأ ، اذ أنه ليس يجسم ولا مادة ولا صورة، واجب الوجود بنفسه ، لا علة له ، ولا شريك ولا ضد ، ولذلك كان واحدا ، وهو سبب الحركة في المالم \* وهو يعلم أوائل الموجودات منذ الأزل \*

وعالج ابن سينا في مؤلفاته الفلسفية قضية واجب الوجود وممكن الوجود ، وذكر الخلاف بين رجال الدين وبين الفلاسفة حول هذين المدركين : ففي الدين واجب الوجود هو الله وحده و وممكن الوجود كل شيء غير الله سواء أكان ذلك الشيء موجودا بالفعل ، أو لم يكن قد وجد بعد و لأن الدين يرى أن الموجودات كلها ممكنة الوجود ، لأن الله تعالى كان بامكانه ألا يوجدها لو أراد ، ثم انه بامكانه أن يعدمها بعد أن أصبحت موجودة و

أما الفلاسفة فيرون كما يرى رجال الدين أن وأجب الوجود بنفسه هو الله - وواجب الوجود بالله هو مجموع العالم بمادته وصورته • وواجب الوجود بغيره هو كل شيء موجود في عالمنا بالفعل ، فالابن مثلا واجب الوجود بأبيه ، والطاولة واجبة الوجود بالنجار ، والسيف واجب الوجود بالحداد •

أما ممكن الوجود فهو كل شيء لم يوجد بعد ، كالناس الذين سيولدون ، والطاولات التي لم تصنع بعد ، فاذا صنعت تلك الطاولات أصبحت واجبة الوجود .

ويمتقد ابن سينا ان عناية الله بالعالم كلية ، أي أن الله خلق هذا العالم حسب نظام حكيم ثم جعل كل موجود مخصوصا بعمل • فكل ما يجري في عالمنا يجري على نظام ويقصد به تعقيق عمل • تلك هي العناية الالهية • وليس معنى العناية اكرام شخص دون شخص أو نفر دون نفر بتبديل القوانين الطبيعية حبا ببعضهم أو نصرة لبعضهم على بعض •

وليس في نظام العالم الملبيعي خير مطلق أو شر مطلق ، وانما يكون الخير أو الشر بالاضافة الينا : فالممى مثلا يكون في العين وله أسباب طبيعية • فاذا أصيبت المين بحجر قاس أو بمرض متلف فلا بد من أن تحدث فيها النتائج التي تتعلق باصابتها بالحجر أو بالمرض \*

وحول علم الله يرى ابن سينا ان علمنا نعن البشر ، نتيجة للحوادث التي تتأثر بها حواسنا ، أما علم الله فهو سبب تلك الحوادث • ان علم الله كلي كتقدير النتائج التي تحصل أو ستحصل من جريان القوانين الطبيعية في عالمنا • نعن لا نعلم بالكسوف الا اذا حسبناه لكل كوكب بمفرده • أما الله فانه يعلم كل كسوف وقع أو سيقع منذ الأزل لأنه عالم بالقوانين التي يجري بها الكسوف •

أما الجزئيات كالكسوف الذي حصل في يسوم كذا من سنة كذا فالله لا يعلمها يوم تقع ، لأنه كان عالما أيضا أنها ستقع ، ومنذ الأزل : انه لا يعلمها لأنها وقمت كما نعلمها نحن ، بل يعلمها منذ الأزل لانها نتيجة حتمية للقوانين التي هسو خلقها ووضعها (1) •

<sup>(</sup>۱) تاریخ الفکر العربی : ص ۲۲۹ 🔻

## ابن سينا والفيض الالهي:

اعتقاد ابن سينا حول الفيض الالهمي وخلق المالم لا يختلف كثرا عن اعتقاد الفارابي وغيره من حكماء الاسماعيلية ، فهـو يرى ان الواجـب الرجود بنفسه ، الذي هو الخبر الاول ، الاول في الوجود ، الموجود الاول ، الحق الاول ، العلقة الاولى ، واحد ، وهو عقل محض ، ليس صورة ولا مادة ولا جسما ، يجب أن يعقل أنه يلزمـــه وجود الكل ، أي وجود هذا العالم عنه ، وأنه مبدأ لنظام الغر في هذا الوجود • وليس في ذلك ما يمنع أن يصدر هذا الوجود عنه ، ولا أن يكره هو ذلك • ثم ان الله الواحد القديم القادر المالم الحكيم الجواد يجب أن تظهر قدرت وعلمه وحكمته ووجوده • ويما أن الله أيضًا هو العلة الأولى ، فلا بد من أن يكون ثمة معلول عنه ، والا لما كان علة •

من أجل ذلك صدر عن الاول عقل واحد بالمدد، لأنه لا يصدر عن الواحد الا واحد و وبما أن هذا المقل قد فاض عن الله فانه يشبه الله من جانب، ولكنه يخالف الله من جانب آخر، لأنه معلول عن الله ومتأخر عنه بالذات ، ولذلك كان صورة لا في مادة •

وهذا المعلول الاول عن العقل المحض هو الثاني في الوجود وأول العقول المفارقة ، ويشبه أن يكون المبدأ المحرك للجرم الاقصى على سبيل التشويق • وفي هذا العقل يبدأ التكثر ، أنه يعقل ذاته شم يعقل الاول ضرورة ، هذه الاثنينية في الوجود الثاني هي سبب التكثر في الفيوضات التالية • أن هذا العقل يصدر عنه ثلاثة موجودات :

يعقل الاول فيلزم عنه (يفيض منه ضرورة) عقل ثان ، هو الثالث في مرتبة الوجود • ثم يعقل ذاته وهنا يبدأ التكثر بالتنوع ، فيلزم عنه شيئان: وجود صورة الفلك الاقصى وكمالها ، وهي النفس، ويما أن الصورة لا تظهر يلا مادة ، فإن الصورة تتوسط العقل الذي صدرت هي منه ، أو تشاركه في ايجاد المادة • ثم يستمر الفيض متسلسلا هبوطا على النمط السابق ، عقلا مفارقا وصورة فلك وجرما فلكيا حتى تصبح الفيوضات كلها عشرة ،

- ١ \_ العقل المفارق الاول ، المعلول الاول •
- ٢ ــ العقل المفارق الثاني ، ومعه الفلك الاقصى
   الذي يحرك العالم •
- ٣ \_ المقل المفارق الثالث ، ومعه فلك الكواكب
   الثوابت ، فلك النجوم
  - ٤ \_ العقل المفارق الرابع ، ومعه فلك زحل -
- ٥ \_ المقل المفارق الخامس ، ومعه فلك المشتري •
- ٦ \_ المقل المفارق السادس ، ومعه فلك المريخ •
- ٧ \_ العقل المفارق السابع ، ومعه فلك الشمس -
  - ٨ \_ المقل المفارق الثامن ، ومعه فلك الزهرة •
  - ٩ ــ العقل المفارق التاسع ، ومعه فلك عطارد •
- العقل المفارق العاشر ، وهو العقل الفعال ،
   ومعه فلك القمر •

وهنا يقف فيض المقول ، ولكن يفيض مسن المقل الفعال عالم ما دون فلك القمر ، أو ما تحت فلك القمر ، أو ما تحت فلك القمر ، وهو عالمنا الذي تعيش فيه ، وهو عالم الكون والفساد ، الذي تتكون فيه الاجسسام وتتفرق •

ومن العقل الفعال تفيض العناصر الاربعة ،

ثم تتركب أجزاء من المناصر الاربعة ، بنسب مختلفة ، أجساما • وتتطور تلك الاجسام صعودا من الجماد الى النبات فالحيوان البهيم فالانسان • والله سبحانه وتعالى لا يقبل أن يفيض عنه الا الخير ، ولكن الشر الموجود في العالم قد فاض بالعرض (١) • ان الله سبب وجود العالم ، فالعالم محدث ، لأن له علة سابقة عليه • ولكنه في الوقت نفسه قديم لأنه فاض عن الله منذ الأزل •

#### العقل عند ابن سينا:

خصص ابن سينا أغلب مؤلفاته الفلسفية للتحدث عن العقل وماهيته ووجوده وانفعالاته ، واستشهد كما يستشهد عادة فلاسفة المسلمين بالعديد من الآيات القرآنية والاحاديث النبوية الشريفة ليدعم نظرياته وأفكاره .

ولقد جعل ابن سينا العقول في خمس مراتب :

ا ــ العقل الهيولاني : ويعني العقل الانسائي

العقل الهيولاني : ويعني العقل الانسائي
 أولى أطواره -

<sup>(</sup>۱) تاريخ الفكر العربي ص ٣٣٠ ٠

آ كا المقل بالملكة : وهو المرحلة الثانية التي
 يتقبل فيها المعقولات الاولى من العقل الفعال .

٣ ــ العقل بالفعل : وهو المرحلة الثالثة حينما
 تفيض على العقبل بالملكة معلوسات ومعقولات
 أخرى من العقل الفعال •

ك العقل المستفاد : هو العقل الذي تكون الصورة المعقولة حاضرة فيه ، فيعقلها ويدرك أنه يعقلها بالفعل -

٥ ــ العقل القدسي: يعتبر بنظر ابن سينا من أرفع العقول وأسماها ، وليس مما يشترك فيها الناس جميعا ، فمن الناس من يهبه الله سبحانه شدة الصفاء ، وقدرة الاتصال بالعقل الفصال ، موجد هذا الكون ، فترتسم في هذه العقول السامية، كثيرا من الصور التي هي في العقل الفعال • كعقول الانبياء ، والعلماء والحكماء الذين وقنوا نفوسهم على استنباط العلوم الالهية ، والارتشاف من رحيق المعرفة الماورائية •

#### النفس عند ابن سينا:

حديث ابن سينا عن النفس الانسانية واهتمامه

بها فاق الوصف ، وكسب قصب السبق على كافة الملماء الذين سبقوه في التعدث عنها ، من قبل ومن بعد ، وصع أن أكثر أفكاره وآرائه فيها أرسطوطاليسية ، فان له نظريات وتعليلات يخالف بها أرسطو ، متأثرا بما يعتلج في أعماقه من ايمان عميق بالاسلام ، وعقائده السمحاء •

ولقد قدم ابن سينا البراهين العقلية المقنعة التي تثبت وجود النفس كجوهرة روحانية قائمة بناتها ، كأصل للقوى المدركة ، والمحركة ، والمعافظة للمزاج ، والمتصرفة في أجزاء البسم الانساني ، كونه معتاج اليها تمام الاحتياج في حين أن النفس لا تعتاج اليه في شيء •

ويرى ابن سينا أنه لا يتمين جسم ولا يتعدد الا اذا اتصلت به نفس خاصة • بينما النفس هي هي هي سواء اتصلت بالجسم أم لم تتصل به • ولا يمكن حسب رأي ابن سينا أن يوجد جسم بدون النفس ، لأنها مصدر حياته وحركته • وعلى المكس تعيش النفس بمعزل عن الجسم ، ولا أدل على هذا من أنها متى انفصلت عنه تغير الجسم ، وأصبح شبعا من الاشباح • في حين أن النفس

بالانفصال والصمود الى العالم العلوي تحيا حيـــاة كلها بهجة وسمادة ، فالنفس اذن جوهرة روحانية قائمة بذاتها •

والنفس كما يرى ابن سينا تسوس البدن كما أنها تدرك المعقولات ، وكونها تسوس البدن يوجد شبه بينها وبين القوة الحيوانية النزوعية التسي تحدث فيها هيئات تخص الانسان ، فيتهيأ بها بسرعة فمل أو انفعال مثل الخجل والحياء والضحك واليكاء وما أشبه ذلك • فالنفس تستعمل هذه القوة في استنباط التدابير في الامور الكائنة واستنباط الصناعات الانسانية وتوجه البسم فى عمله وترشده في أفعاله فتتولد من جرأء ذلك ، الأراء الذائعــة المشهورة ، مثل ان الكذب قبيح ، والظلم قبيح • أما الوظيفة الثانية التى تقوم بها النفس فهسي ادراكها المعقولات ، وهذا يدل على تحرر النفس عن الجسم •

ويلاحظ ابن سينا ان النفس لها جانبين : من جانبين : من جانب يشترك فيه الانسان مع الحيوان والنبات ، ويكون تعريف النفس من هذا الجانب أنها كمال لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة • أما الجانب الآخر

الذي يشترك الانسان فيه سع الملائكة فتعريف النفس فيه أنها جوهرة روحانية تكسل الجسم وتحركه بالاختيار عن مبدأ نطقي عقلي بالقوة في النفس الانسانية أو بالفعل للنفس الكلية الملكية ، ويعرف هذا الجانب من النفس بالنفس الكلي أو نفس الكل أو العقل الكلي أو عقل الكل أو العقل الكلي أو عقل الكل (١) -

ويعتقد ابن سينا أن النفس صورة الجسم تمكنه من الظهور بمظهره المخصوص به ومن القيام بأعماله وواجباته الخاصة به مان السيف مثلا: حديدة مسنونة تقطع ، فعديدته هي جسمه المادي وحدته الناتجة من أنه مسنون والتي يقطع بها هي صورته الروحائية أو نفسه وكذلك الانسان لا يسمى انسانا بالأجزاء التي فيه من المناصر الاربعة ، التي هي النار ، والماء ، والهواء ، والشراب ، بل بعقله الذي به يتأمل ويفكر ويخلق ويبدع .

والنفس ليس لها وجود سابق على وجود بدنها، بل كلما حدث بدن صالح للحياة حدثت له نفس

<sup>(</sup>١) ابن سينا : النجاة ص 20٤ - 200 ٠

خاصة به ، ويكون البدن العادث مملكة تلك النفس وآلتها • والنفس لا يمكن أن تأتي من شيء مادي كالجسم ، لأنها مخالفة للجسم ، لذلك فهي متصلة بالفيض في ثنايا ترتيب العقول •

واذا امتزجت مقادير من العناصر الاربعة امتزاجا فيه اعتدال وتكافؤ ، نشأ من هذا الامتزاج أجسام مستعدة لقبول نفوسها الخاصة بها • وكلما كان الامتزاج أكثر اعتدالا كان الجسم الناتج منه أرقى ، فتقبل من أجل ذلك نفسا ألطف • ان الاجسام الكثيفة الناتجة من امتزاجات قليلة الاعتدال ، كالعجارة والعديد وماء البعر تقبسل نفوسا كثيفة نسميها الطبيعة • ونفوس النباتعلي هذا القياس ألطف من نفوس الجماد ، ونفوس العيوان البهيم ألطف من نفوس النبات • وبما أن جسم الانسان أحسن اعتدالا من أجسام الحيوان البهيم والنبات والجماد ، فانه يقبل نفسا الطف من نفوسها كلها • فاتصال النفس بالجسم هـو استمداد في كل جسم لتقبل نفس مكافئة في اعتدالها لاعتدال ذلك الجسم .

وحتى يتمكن ابن سينا من اقامة الدليل على

وجود النفس في الانسان يرى أن هناك طريقتان : طريق الحدس وطريق النظر المقلي •

أما طريق النظر العقلي الذي هو دليل التفكير والتأمل ، فيأتي من ادراك المعقولات الذي لا يأتي عن طريق الحواس التي لها أعضاء ظاهرة في البدن، لذلك تدرك تلك المعقولات بقوة مخالفة للبدن وزائدة عليه ، وهي غير الحواس التي لها أعضاء ظاهرة في البدن ، تلك هي النفس الجوهرة الروحانية التي هي جزء من النفس الكلية -

أما طريق العدس فيأتي كما يعتقد ابن سينا عندما يدرك دائما الانسان أنه موجود ، وأنه هو ، وأن وجوده متصل ، وفق البراهين الثلاثة التالية :

فالبرهان الاول يقوم على استمرار الحياة المقلية فينا: ان الجسد يتغير ، ينمو بالغذاء ويهزل ويضمحل بالمرض ، أو تتعطل بعض أعضائه • أما ادراك الانسان ، وشعوره ببقاءه وتذكره لما مضى من عمره ومعرفته بالمحسوسات والمعقولات ، فلا يتغير بذلك ، فهذا دليل على أن الذات أو النفس العاقلة مغايرة للبدن ولأجزائه الظاهرة والباطنة ، ففينا شيء اذن غير الجسد ، ذلك هو النفس تلك الجوهرة الروحانية الخالدة (١) •

والبرمان الثانى والثالث يقومان على الموازنة بين المعرفة من طريق الحواس والمعرفة من غسير طريق الحواس - فحينما يفقد الإنسان عضوا من أعضائه يبطل الحس المتعلق بذلك العضو ، ففقدان العين أو تلفها يؤدى الى بطلان البصر ، وفقدان الذراع يؤدى الى بطلان تناول الانسان للاشيام بالطريق المألوفة المعتادة ، ولكن ذاته ، أي نفسه العاقلة لا تتاثر في معارفها بشيء من ذلك • حتى ان الانسان حينما يقول: رأيت بعينى أو سمعت بأذنى أو مشيت برجلي ، فانما يعنى أنه هو ذاته الذي فعل كل ذلك • والعين كانت في الحقيقة آلة للرؤية ولم تكن المنتفعة بالرؤية - أما المقصود مالمنفعة من الرؤية فكان ذات الانسان · ولذلك يقول الإنسان دائما : أنا رأيت ، أنا سبعت ، أنا مشيت • فهذا المدرك المنطوي في قوله : أمّا هـو النفس على الحقيقة ، وهو مخالف لجسمه وللحواس المتصلة بأعضاء من جسمه • ويتبع البرهان الثاني

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الاشارات من ٢٠٥٠

خاصة ان الانسان قد يفكر أو يفعل ، وهـو في أثناء ذلك كله غافل عن أعضاء بدنه وحواسه ، حتى أنه قد يكون مستفرقا في تفهم قضية ثم ينادى باسمه بصوت مرتفع من قريب فلا يسمع ، ولكنه لا يففل عما هو بسبيله من التأمل والتفكير - وهذا أيضا دليل على أن نفسه غير بدنه وغير حواسـه للتصلة ببدنه -

ويرى ابن سينا لو أن انسانا خلق دفعة واحدة وكاملا ثم حجب بصره أيضا ، وكان يهوى هويا لا تتلاقى فيه أعضاؤه ولا تتماس ، ولا كان ثمة هواء في الفضاء يصدم جسمه ، أو كان في الفضاء هواء ولكن لا يكفي لأن يصدم جسمه صدما يحس به ، فان هذا الانسان الهاوي في الفضاء يظل مثبتا لذاته ، ومدركا أنه موجود .

واعتمادا على ما ذكرناه يمكننا أن نقول بأن النفس ليست جسما ، انما هي جوهرة روحانية غير قابلة للكون والفساد ، ولا تتكثر ولا تتألف من أشياء ، بل قائمة بالذات لا تحتاج في وجودها الى شيء هو غيرها وهي روحانية ليست مادية ولا تعلق لها بالمادة ، ثم هي مفارقة قائمة بنفسها غير

محتاجة في قوامها الى مادة ، وهي موجودة فعلا مستقلة عن البدن •

ولم تقتصر أبعاث ابن سينا حول النفس على كتبه الفلسفية المقلانية بل نراه ينظم قصيدة شعرية عصماء يعالج فيها مصير النفس بعد هبوطها الى عالم الكون والفساد مستخدما الرموز والاشارات العرفانية المعروفة لدى علماء أهل العق •

ولقد اعتبرها النقاد من أجمل قصائد ابن سينا وشعره العرفاني الخالص وأدعاها الى الاعجاب والتقدير • لذلك نوردها كما جاءت في بعض الكتب التاريخية (1):

هبطت اليك من المحل الأرفع
ورقاء ذات تعزز وتمنسع
محجوبة عن كل مقلة عسارف
وهي التي سفرت ولم تتبرقع
وصلت على كره اليك وربما
كرهت فراقك وهي ذات تفجع

<sup>(</sup>١) ابن خلكان : طبع وستنظد ١/٩٨ : وكتاب خرابات ضيابك ٢٨٢/١

أنفت وما أنست فلما واصلت ألفت مجاورة الخسراب البلقم وأظنها نسيت عهودا بالعمي ومنازلا بفسراقها لم تقنع حتى اذا اتصلت بهاء هيوطها في ميم مركزها بذات الأجرع علقت بها ثاء الثقيل فأصبحت بسين المعالم والطلول الخضم [تبكى اذا ذكرت ديارا بالحمى] (١) بمدامع تهمني ولمنا تقليع وتظل ساجعة على الدمن التي درست بتكرار الرياح الاربع

اذ عاقها الشرك الكثيف وصدها قفص عن الأوج الفسيح الأرفع حتى اذا قرب المسير الى العمسى ودنا الرحيل الى الفضلا الأوسع

 <sup>(1)</sup> ورد هذا الشطر من البيت في كتاب تاريخ الفكر العربي ص
 770 هكــنا :
 تبكي وقد نسبت عهودا بالحمى بمدامع تهمى ولما تقلــم

سجعت وقد كشف الغطاء فأبصرت ما ليس يدرك بالعيسون الهجسع

وغدت تغرد فوق ذروة شاهستی والعلم يرفع كل من لم يرفسع

فلأي شيء أهبطنت من شاهنق سام الى قمس العضيض الأوضع

ان كــان أهبطها الالـــه لعكمـــة طويت عن الفطن اللبيب الأروع

فهبوطها ان كان ضربعة لازب لتكون سامعة بما لم تسمع

وهي التي قطع الزمان طريقهـــا حتى لقــد غربت بضـــر المطلــــع

فکأنها بـرق تألـق بالحمـی ثم انطـوی فکأنـه لـم یلمـع

وتنسب الى ابن سينا بعض الرباعيات بالفارسية ومنها هذه الرباعية المشهورة نقتطف منها هذه الابيات :

ما بين حضيض الأرض وأوج زحل

استطعت حل مشكلات الفلك بغير ثقل ونجوت بنفسي من أحابيل المكر والحيل وحللت كل العقد ، ما عدا عقدة الأجل • • • !!

### الطب عند ابن سينا :

يعتبر كتاب القانون في الطب لابن سينا من أشمل وأوسع الكتب التي بحثت المواضيع الطبية في المصور القديمة ، وهو يبحث في وظائف الاعضاء وعلم الامراض ، وحفظ الصبحة ، وفي وسائط المداواة والممالجة ، بالاضافة الى وصف الامراض التي تقع بعضو عضو ، ثم وصف الملاج وكيفية تركيبه .

ومما لا شك فيه أن آراء ابن سينا الطبية، قيمة فعالة ، قدمت للانسانية خدمات كبيرة ، طوال سنوات عديدة ، وجعلت في طليعة الافكار الطبية ، الجديرة بالدرس والاستقصاء ، للاستفادة مصاورد فيها من آراء عميقة حول بعض الامراض المستعصية ، التي أوجد لها العلاج الناجع ، ودل على كيفية تركيب الدواء •

ولقد فرق ابن سينا في كتابه القانون بين التهاب

العجاب الفاصل بين الرئتين وبين ذات الجنب ، وأشار الى عدوى السبل الرئوي ، وذكر كيفية انتشار الامراض المعدية بوساطة الماء والتسراب ، وتعرض للاضطرابات الجلدية فوصفها وصفا دقيقا ، كما وأنه تعدث عن الامراض الجنسية ، وعرف الدودة المستديرة ، والتهاب السحايا ووصف البرقان وصفا وافيا دقيقا ، كذلك تعرض لموت الفجأة والسكتة الدماغية ، وذكر العقاقير التي تنشط القلب ، وتحدث عن الآلام العصبية ، ومرض العشق ، وغير ذلك من الآلام والامراض التي تصيب الجنس البشري -

واهتمد ابن سينا في الممالجة على مزاج الجسم،
أي أن الجسم يستطيع بما فيه من قوة النمو ومن
المناعة أن يتغلب على الامراض التي تعتريه، مع
بعض الممالجة اليسيرة • أما اذا ضعف الجسم
وترقف عن النمو والمقاومة فان الملاج بعد ذلك
لا ينفع ولا يجدي • وعرف كذلك أن الحالات
النفسية من الفرح والحزن والخوف والقلق تؤثر.
في سير المرض •

وكانت لابن سينا معرفة بالطب النفساني ، فقد دعى يوما الى معالجة شاب نعيل خائر القوى ضعيف البنية ، طريح الفراش ، فعلم قبل أن يجس يده أن لا مرض به ، ولكنه عاشق متيم ، ثم أمسك بيد الشاب وطلب من بعض الحاضرين أن يسمرد أسماء المدن المجاورة ، ثم اختار مدينة وطلب أسماء أحيائها وشوارعها ، ثم طلب ذكر أسماء الأسر في شارع معين • وقد علم ابن سينا عندما لاحظ اضطراب نبض الشاب وتسرعه عند ذكر اسم مدينة بعينها ، ثم عند ذكر حي معين في تلك المدينة ، ثم عند الاشارة الى الشارع واسم أسرة معينة فيه أن الشاب عاشق لصبية من تلك الأسرة .

ويعتبر ابن سينا بحق أول من قرن الطب بالأحوال والانفسالات النفسية التي يعانيها المريض ، وله بحوث طويلة وآراء قيمة في هذا المجال ، لا يتسع هذا لكتاب لسردها •

### ابن سينا والعكايات الرمزية:

لقد اتخذ ابن سينا القالب القصصى الرمزى

طريقا لمرض آرائه الفلسفية ، وأفكاره العقلانية، فكتب حكاية يرمز فيها الى العقل الفعال والنفس الانسانية ، والشهوات والغرائز ، وسائر الملكات الانسانية ، والمجادلة بين غرائز الانسان ،وشهواته، وضعيره ، وعقله ، وسماها ( حي بن يقظان ) نوردها توخيا للفائدة :

## بسم الله الرحمن الرحيم

وما توقيقي الا بالله واليه أنيب وبعد فان المراركم معشر اخواني على اقتضاء شرح قصة حي بن يقظان هزم لجاجي في الامتناع وحل عقد عزمي في المماطلة والدفاع فانقدت لمساعدتكم وبالله التوفيق -

انه قد تيسرت لي حين مقامي ببلادي ( برزة ) برفقائي الى بعض المتنزهات المكتنفة لتلك البقعة فبينما نعن نتطاوف اذ عن لنا شيخ بهي قد أوغل في السن ، وأخنت عليه السنون ، وهو في طراءة المز لم يهن منه عظم ، ولا تضعضع له ركن ، وما عليه من المشيب الا رواء من يشيب ، فنزعت الى مخاطبته ، وانبعث من ذات نفسسي لمداخلته

ومجاراته ، فملت برفقائي اليه فلما دنونا منه بدأنا هو بالتحية والسلام ، وافترعن لهجة مقبولة، وتنازعنا الحديث حتى أفضى بنا الى مساءلته عن كنه أحواله ، واستعلامه سنه ، وصناعته ، بــل اسمه ، ونسبه ، وبلده ، فقال : أما اسمى ونسبى فحى بن يقظان ، وأما بلدى فمدينة بيت المقدس، وأما حرفتي فالسياحة في أقطار العوالم ، حتمي أحطت بها خبرا ، ووجهي الى أبي ، وهو حي ، وقد عطوت منه مفاتيح العلوم كلهــا ، فهدانسي الطريق السالكة الى نواحي العالم ، حتـــى زويت بسياحتي أفاق الأقاليم ، فما زلنا نطارحه المسائل في العلوم ، ونستفهمه غوامضها حتى تخلصنا الى علم الفراسة ، فرأيت من اصابته فيه ما قضيت له آخر العجب ، وذلك أنه ابتداء لما انتهينـــا الى خبرها فقال: أن علم الفراسة لمن العلوم التي تنقد عائدتها نقدا فيعلن ما يسره كل من سجيته فيكون تبسطك اليه وتقلصك عنه بحسبه ، وأن الفراسة لتدل منك على عفو من الخلائق ومنتقش من الطين، وموات من الطبائع ، واذا مستك يد الاصلاح أتقنتك ، وان خرطك العار في سلك الذلة انخرطت وحولك هؤلاء الذين لا يبرحون عنك انهم لرققة سوم ، ولن تكاد تسلم عنهم وسيفتنونك أو تكتنفك عصمة وافرة ، وأما هذا المذي أمامك فياهت مهذار يلفق الباطل تلفيقا ، ويخلق الزور اختلاقها ، ويأتيك بأنباء ما لم تزوده قد درن حقها بالباطل ، وضرب صدقها بالكذب على أنه هو عينكوطليعك، ومن سبيله أن يأتيك بغبر ما غرب عن جنابك وغرب من مقامك ، وأنك لمبتلى بانتقاد حق ذلك من باطله ، والتقاط صدقه من زوره ،واستخلاص صوابه من غواشی خطئه ، اذ لا بد لك منه فريما أخذ التوفيق بيدك ، ورفعك عن محيط الضلالة ، وربما أوقفك التحير ، وربما غرك شاهد الزور ، وهذا الذي عن يمينك أهوج ، اذا انزعج هائجه لم يقمعه النصح ، ولم يطأطئه الرفق ، كانه نار في حطب ، أو سيل في صبب ، أو قرم مغتلم ، أو سبع ثائر ، وهذا الذي عن يسارك فقدر شره ، قرم شبق لا يملأ بطنه الا التراب ، ولا يسد غرثه الا الرغام ، لعقة ، لحسة ، طمعة ، حرصة ، كأنه خنزير أجيع ، ثم أرسل في الجلة ولقد الصقت يا مسكين بهؤلاء الصاقا لايبريك عنهم الاغربة تأخذك الى بلاد لم يطأها أمثالهم ، واذ لات حين تلك الغربة ولا محيص لك عنهم فلتطلهم يدك ، وليغلبهم سلطانك ، واياك أن تقبضهم زمامك ، أو تسهل لهم قيادك ، بل استظهر عليهم بحسن الايالة ، وسمهم سوم الاعتدال ، فانك ان متنت لهم سخرتهم ولم يسخروك ، وركبتهم ولم يركبوك، ومن توافق حيلك فيهم أن نتسلط بهذا الشكس الزعر على هذا الأرعن النهم ، تزيره زيـرا ، فتكسره كسرا ، وأن تستدرج غلواء هذا التائب العسر بخلاية هذا الأرعن الملق فتخفضه خفضا ، وأما هذا المموه المتحرص ، فلا تحتج اليه أو يؤتيك موثقا من الله ، غليظا ، فهنالك صدقه تصديقا ، ولا تحجم عن اصاخة اليه لما ينهيه اليك وان خلط فانك أن تعدم من أنبائه ما هو جدير باستثباتــه وتحققه به • فلما وصف لى هؤلاء الرفقة وجدت قبولی مبادرا الی تصدیق ما قرفهم به ، فلما استأنفت في امتحانهم طريقة المعتبر صحح المختبر فهم الخبر عنهم ، وأنا في مزاولتهم ومقاساتهــم فتأرة لي اليد عليها ، وتارة لها على ، والله تعالى المستعان على حسن مجاورته هذه الرفقة الى حين • ثم ائى استهديت هذا الشيخ سبيل السياحة استهداء حريص عليها مشوق اليها ، فقال : انك ومن هو بسبيلك من مثل سياحتي لمصدود ، وسبيله عليك وعليه لسدود ، أو يسعدك التقرد وله موعد مضروب لن تسبقه ، فاقتنع بسياحة مدخولة باقامة تسيح حينا ، وتخالط هؤلاء حينا ، فمتى تجردت للسياحة بكنه نشاطك ، وافقتك وقطعتهم ، واذا حننت نحوهم انقلبت اليهم وقطعتني حتى يأتى لك أن تتولى براءتك منهم ، فرجع بنا الحديث الي مسألته عن اقليم اقليم عما أحاط بعلمه ، ووقف عليه خبره ، فقال لي : إن حدود الأرض ثلاثة ، حد يحده الخافقان وقد أدرك كنهه وترامت ب الاخبار الجلية المتواترة ، والغريبة يجل ما يعتوى عليه وحدان غريبان ، حد المغرب ، وحد قبــل المشرق ، ولكل واحد منهما صقع قد ضرب بينهما، وبين عالم البشر حد معجوز لن يعدوه الا الخواص منهم ، المكتسبون منه ، لم يتأت للبشر بالفطرة ، ومما يفيدها الاغتسال في عين خرارة جـوار عين الحيوان الراكدة ، اذا هدي اليها السايح فتطهس بها وشرب من فراتها سرت في جوارحه منة مبتدعة يقوى بها على قطع تلك المهام ، ولم يترسب في البحر المحيط ، ولم يكاده جبل قاف ، ولم تدهدهه الزبانية مدهدهة الى الهاوية فاستزدناه شرح هذه المين فقال سيكون قد بلفكم حال الظلمات المقيمة

بناحية القطب فلا يستطيع عليها الشارق في كمل سنة الى أجل مسمى أنه من خاضها ولم يحجم عنها، أفضى الى فضاء غير محدود ، قد شحن نورا ، فيمرض له أول شيء عين خرارة تمد نهرا على البرزخ من اغتسل منها خف على الماء ، فلم يرجعن الى الغرق، وتقمم الشواهق غير منصب حتى تتخلص الي أحد الحدين المنقطع عنهما ، فاستخبرناه عن الحند الغربي لمعاقبة بلادنا اياه ؟ فقال : أن يأقصي المغرب بحرا كبيرا حامنًا قد سمى في الكتاب الالهي عينا حامئة ، وان الشمس تغرب من تلقائها ، وممد هذا البحر من اقليم غامر فات التحديد رحيه لا عمار له الا غرياء يطرؤون عليه والظلمة معتكفة على أديمه ، وانما ينمحل المهاجرون اليه لمعة نور مهما جنحت الشمس للوجوب وأرضه سبخة كلما أهلت بعمار نبت لهم فابتنى بها آخرون ، يعمرون فينهار ، ويبنون فينهال ٠

وقد أقام الشجار بين أهله بـل القتال فأينما طائفة عزت استولت على عقر ديـار الآخرين ، وفرضت عليهم الجلاء تبتغي قرارا ، فلا يستخلص الاخسارا ، وهذا ديدنهم لا يفترون وقد تطوق هذا لاقليم كل حيوان ، ونبات ، لكنها اذا استقرت به ورعته ، وشربت من مائه ، غشيته غواش غريبة من صورها فترى الانسان فيها قد جلله مسلك بهيمة ونبت عليه آثيث من العشب ، وكذلك حال كل جنس آخر ، فهذا اقليم خراب سبخ مشعون بالفتن ، والهيج ، والخصام ، والهرج ، يستعبر البهجة من مكان بعيد •

وبين هذا الاقليم واقليمكم أقاليم أخرى لكن وراء هذا الاقليم مما يلى محط أركان السماء اقليم شبيه به في أمور منها أنه صفصف غير آهل الا من غرباء واغلين ، ومنها أنه يسترق النور من شعب غريب ، وإن كان أقرب إلى كوة النور من المذكور قبله ، ومن ذلسك أنه مسرس قواعد السماويات ، كما أن الذي قبله مرس قواعد هذه الارض ومستقر لها ، لكن العمارة في هذا الاقليم مستقرة لا مغاصبة بين ورادها للمحاط ، ولكل أمة صقع محدود لا يظهر عليهم غيرهم غلابا ، فأقرب معامره منا يقعة سكانها أمة صغار الجثث ، حثاث الحركات ، ومدنها ثمان مدن ، ويتلوها مملكة أهلها أصغر جثثا من هؤلاء ، وأثقيل حركات ، يلهجــون بالكتابــة ، والنجــوم ، والنيرنجــاث ،

والطلسمات ، والصنائع الدقيقة ، والاعسال المميقة ، مدنها تسع ، ويتلوها وراءها مملكة أهلها متمتعون بالصباحة ، مولمون بالقصف والطرب ، مبرأون من الغموم ، لطاف لتماطبي المزاهر ، مستكثرون من ألوانها ، تقوم عليها امرأة قد طبعوا على الاحسان والغير ، فاذا ذكر الشر اشمأزوا عنه ومدنها ثماني مدن \*

ويتلوها مملكة قد زيد لسكانها بسطة في الجسم ، وروعة في العسن ، ومن خصالهم أن مفارقتهم من بعيد عزيزة الجدوى ، ومقاربتهم مؤذية ، ومدنها خمس مدن •

ويتلوها مملكة تأوي اليها أمة يفسدون في الارض حبب اليهم الفتك ، والسفك ، والاغتيال ، والمثل مع طرب ولهو ، يملكهم أشقر مغري بالنكب، والقتل ، والضرب ، وقد فتن كما يزعم رواة أخبارها بالملكة العسنى المذكور أمرها قد شغفته حبا ، ومدنها سبع مدن .

ويتلوها مملكة عظيمة أهلها غالون في الصفة ، والعدالة ، والحكمة ، والتقوى ، وتجهيز جهاز

الخير الى كُل قطر ، واعتقاد الشفقة على كل من دنا وبعد ، وبذل المعروف الى من علم وجهل ، وقد جسم حظهم من الجمال والبهاء ، ومدنها سبع مدن •

ويتلوها مملكة كبيرة يسكنها أمة غامضة الفكر، مولعة بالشر ، فان جنعت للاصلاح أتت نهايــة التأكيد ، واذا وقعت بطائفة لم تطرقها طــروق متهور ، بل توختها بسيرة الداهي المنكر ، لا تعجل فيما تعمل ، ولا تعتمد غير الأناة فيما يأتي وتذر ومدنها سبع مدن •

ويتلوها معلكة كبيرة منتزحة من الاقطار ، كثيرة العمار ، بقعة لا يتمدنون انما قرارهم قاع صفصف مفصول باثني عشر حدا فيها ثمانية وعشرون معطا لا تعرج طبقة منهم الى معط طبقة الا اذا خلا من أماهم عن دورهم فسارعته الى خلافها ، وان أمم الممالك التي قبلها لتسافر اليها، وتتردد فيها ، ويليها مملكة لم يدرك أفقها الى هذا الزمان لا مدن فيها ، ولا كور ، ولا يأوي اليها من يدركه البصر ، وعمارها الروحانيون من الملائكة ، يدركه البصر ، وعمارها الروحانيون من الملائكة ،

والقدر ، وليس وراءها من الارض معمور ،فهذان الاقليمان بهما يتصل الارضون والسماوات ، ذات اليسار من العالم ، التي هي المغرب ، فاذا توجهت منها تلقاء المشرق رفع لك اقليم لا يعمره بشر ، بل ولا نجم ، ولا شجر ، ولا حجر ، انما هو بر رحب ، ویم غمر ، وریاح محبوسة ، ونار مشبویة، وتجوزه الى اقليم تلقاءك فيه جبال راسية ،وأنهار، ورياح مرسلة ، وغيوم هاطلة ، وتجد فيها العقبان، واللجين ، والجواهر الثمينة ، والوضيعة أجناسها، وأنواعها ، الا أنه لا نابت فيه ، ويؤديك عبوره الى اقليم مشعون بما خلا ذكره الى ما فيه من أصناف النبات ، نجمة ، وشجرة مثمرة ، وغير مثمرة ، محبة ومبررزة ، لا تجد فيه من يضيء ويضفز من العيوان ، وتتعداه الى اقليم يجتمع لك ما سلف ذكره الى أنسواع العيوانسات العجم ، سابحها ، وزاحفها ، ودارجها ، ومدومها ، ومتولداتها ، الا أنه لا أنيس فيه ، وتخلص عنه الى عالمكم هذا •

وقد دللتم على ما يشتمله عيانا وسماعا ، فاذا قطعت سمت المشرق ، وجدت الشمس تطلع بين قرني الشيطان ، فان للشيطان قرنين ، قرن يطير، وقرن يسير ، والأمة السيارة منها قبيلتان ، قبيلة في خلق السباع ، وقبيلة في خلق البهائم ، وبينهما شجار قائم ، وهما جميعا ذات اليسار من المشرق ، وأما الشياطين التي تطبر فان نواحيها ذات اليمين ن المشرق ، لا تنحصر في جنس من الخلق ، بل یکاد یختص کل شخص منها بصیغة نادرة ، فمنها خلق لمس في خلقين ، أو ثلاثة ، أو أربعة ، كانسان يطبر ، وأفعوان له رأس خنزير ، ومنها خلق هو خداج من خلق مثل شخص هو نصف انسان ، وشخص هو فرد رجل انسان ، وشخص هو كـف انسان ، أو غير ذلك من الحيوان ، ولا يبعد أن يكون التماثيل المغتلطة التى يرقمها المصـورون منقولة من ذلك الاقليم ، والذي يغلب على أمر هذا الاقليم قد رتب سككا خمسا للبريد ، جعلها أيضا مسالح لملكته ، فهناك يختطف من يستهوى من سكان هذا المالم ، ويستثبت الاخبار المنتهية منه ويسلم من يستهوي الى قيم على الخمسة مرصب بباب الاقليم ، ومعهم الانباء في كتاب مطوىمختوم، لا يطلع عليه القيم ، انما له وعليه أن يوصـل جميعه الى خازن يعرضه على الملك •

وأما الأسرى فيتكلفهم هذا الخازن ، وأما آلاتها فيستحفظها خازنا آخر ، وكلما استأسروا مـن عالمكم أصنافا من الناس ، والعيوان ، وغميره ، تناسلوا على صورهم مزاجا منها ، واخراجا اياها •

ومن هذين القرنين من يسافر الى اقليمكم هذا فينشى الناس في الانفاس حتى تخلص الى السويداء من القلوب ، فأما القرن الذي في صورة السباع من القرنين السيارين فانه يتربص بالانسان طروا أذى معتبا عليه فيسفره ويزين له سوء العمل ، من القتل ، والمثل ، والايحاش ، والايذاء ، فيربسي الجور في النفس ، ويبعث على الظلم والنشم •

وأما القرن الآخر منهما فلا يزال يناجي بال الانسان بتحسين الفحشاء من الفعل ، والمنكر من العمل ، والمنجور اليه ، وتشويقه اليه ، وتحريضه عليه ، قد ركب ظهر اللجاج ، واعتمد على الالحاح حتى يجره اليه حرا وأما القرن الطيار فانما يسول له التكذيب بما لا يرى ويصور لديه حسن العبادة للمطبوع والمصنوع ، ويساود سر الانسان أن لا نشأة أخرى ، ولا عاقبة للسوي والحسنى ، ولا قيوم على الملكوت ، وان من القرنين لطوائف تصاقب حدود اقليم وراء اقليمكم تعمره الملائكة تهدى بهدي الملائكة ، قد نزعت عن

غواية المردة ، وتقيدت سر الطيبين من الروحانيين، فأولئك اذا خالطوا الناس لم يعبئوا بهم ولا يغلوهم، ويحسن مظاهرتهم على تطهيرهم ، وهي جن وحن، ومن حصل وراء هذا الاقليم وغل في أقاليم الملائكة، فالمتصل منها بالارض اقليم سكنته الملائكة الارضيون ، واذا هم طبقتان : طبقة ذات الميمنة ، وهي علامة أمارة ، وطبقة تحاذيها ذات الميسرة ، وهي مؤتمرة عمالة ، والطبقتان تهبطان الى أقاليم الجن والانس هويا ، وتمعنان في السماء رقيا ، ويقال ان الحفظة الكرام ، والكاتبين منهما ، وان القاعد مرصد اليمين من الأمارة واليه الامسلاء ، والقاعد مرصد اليسار من العمالة واليه الكتاب، ومن وجد له الى عبور هذا الاقليم سبيل خلص الى ما وراء السماء خلوصا ، فلمح ذرية الخلق الاقدم، ولهم ملك واحد مطاع ، فأول حدوده معمور يخدم للكهم الاعظم ، عاكفين على العمل المقرب اليه زلفي ، وهم أمة بررة ، لا تجيب داعية نهم ، أو قرم ، أو غلمة ، أو ظلم ، أو حسد ، أو كسل ، قد وكلوا بعمارة ربض هذه المملكة ، ووقفوا عليه وهم حاضرة متمدنون ياوون الى قصور مشيدة ، يشاكل طينة اقليمكم ، وانه لأجلد من الزجاج،

وأبنية سرية تنوف في عجن طينتها حتى انعجن ما والياقوت ، وسائر ما يستبطأ أمد بلائه ، وقد أملي لهم في أعمارهم ، وأنسىء في آجالهم فلا يحرمون دون أبعد الآماد ، ووتيرتهم عمارة الربض طائعين، وبعد هؤلاء أمة أشد اختلاطا بملكهم ، مصرون على خدمة المجلس بالمثول ، وقد صننوا فلم يتبدلوا بالاعتمال ، واستخلصوا للقربي ، ومكنوا من رموق المجلس الأعلى ، والحقوف حوله ، ومتعوا بالنظر الى وجه الملك وصالا لا فعال فيه ، وحلوا تحلية اللطف في الشمائل ، والحسن ، والثقافة في الاذهان، والنهاية في الاشارات ، والرواء الباهر ، والحسن الرائع ، والهيئة البالغة ، وضرب لكل واحد منهم حد معدود ، ومقام معلوم ، ودرجة مفروضــة لا ينازع فيها ولا يشارك ، فكل من عداه يرتفع عنه ، أو يسمح نفسا بالقصور دونه ، وأدناهم منزلة من الملك واحــد هو أبــوهم وهــم أولاده وحقدته ، وعنه يصدر اليهم خطاب الملكومرسومه، ومن غرائب أحوالهم أن طبائعهم لا تستعجل بهم الى الشيب والهرم ، وأن الوالد منهم ، وأن كان قد أقدم مدة فهو أسبغ منه ، وأشب بهجة ، وكلهمم مسخرون قد كفوا الاكتفاء ، والملك أبعدهم في ذلك مذهبا ، ومن عزاه الى عرق فقد زل ، ومن ضمن الوفاء بمدحه فقد هذى ، قد فات قدر الوصاف عن وصفه ، وحادت عن سبيله الامثال ، في يستطيع ضاربها الا بتباين أعضاء ، بل كله لحسنه وجه ، ولجوده ید ، یعفی حسنه آثار کل حسن ، ویحقر كرمه نفاسه كل كرم ، ومتى هم بتأوله أحد من العافين حول بساطه غض الدهش طرفه فآب حسيرا يكاد بصره يختطف قبل النظر اليه ، وكان حسنه حجاب حسنه ، وكان ظهوره سبب بطونه ، وكان تجليه سبب خفائه ، كالشمس لو انتقبت يسيرا ، لاستغلت كثيرا ، فلما أمعنت في التجلى احتجبت وكان نورها حجاب نورها ، وان هذا الملك لمطلع على ذويه بهاءه لا يضن عليهم بلقائمه ، وانسا يؤتون من دنو قواهم دون ملاحظته ، وانه لسمح فياض ، واسع البر ، غمر النائل ، رحب الفناء ، عام العطاء ، من شاهد أثرا من جماله وقف عليه لعظة ، ولا يلفته عنه غمزة ، ولربما هاجر اليه أفراد من الناس فيتلقاهم من فواضله ما ينوبهم ويشمرهم احتقار متاع اقليمكم هذا ، فاذا انقلبوا من عنده انقلبوا وهم مكرهون •

قال الشيخ حي بن يقظان لولا تغربي اليه بمخاطبتك منبها اياك لكان لي به شاغل عنك ، وان شئت اتبعتني اليه والسلام • تمت رسالة حي بن يقظان بحمد الله ومنه ، والصلاة على محمد خير خلقه وعلى آله وأصعابه •

## أهداف رسالة حي بن يقظان:

من الواضح أن القصص الرمزية ، والحكايات المبطنة بالاشارات الخفية ، التي لا يفهمها الا من كان على درجة عقلانية رفيمة ، تهدف الى نشر أفكار عرفانية تتفاعل وتتكوم في مغيلة الكاتب لتجسيد آراء ربما يخاف على اطلاقها صريحة لما يعيط به من عوامل سياسية أو دينية ، ورسالة حي بن يقظان التي كتبها ابن سينا وشحنها بالرموز والاشارات يقصد منخلفها الى معالجة بعض الافكار المعقلانية والنفسية التي تتكوكب في أعماق نفسه التواقة الى المعرفة المعقة الفاعلة فسي الوجود

 حسن الهيئة ، مهيب قد أكسبته السنون وطهول الرحلات ، التجوال المستمر في أقطهار الارض ، تجارب وخبرة • وليس هذا الشيخ الوقور سوى حي بن يقظان ، الذي يعني وهو يرمز اليه المقل الفمال ، أو الموجود الاول ، أو المبدع الاول ، الذي اكتسب التجارب من السنين ومن التجوال كونه أول موجود أوجده الباري سبعانه وتعالى مسن ذاته •

وهذه الجماعة التي التقت بالشيخ الذي هـو المقل الفعال ليست أشخاصا من لعم ودم ، انما هي حدود روحانية وملكات عقلانية ، يستمدون قواهم التأييدية من قبل الشيخ الذي هو المقـل الفعال الذي يمد كافة القوى الروحانية ولا يستمد منهـا .

وليس غريبا أن يسأل الشيخ عن كافة الملوم المقلانية والنفسية ، وخاصـة علم الفراسـة ، باعتباره أول الملوم المرفانية المفروض أن يطلع عليها من يرغب النوص في أعماق العلوم الباطنية لارتشاف رحيق المطابقات العلوية والسفليـة ،

وتطبيق نظرية المثل والممثول المعروفة لدى جماعة أهل العق •

وبواسطة علم الفراسة تكشف الأمور المهجولة الخفية ، وتعرف النتائج العويصة من مقدمات عرفانية بديهية • وعلم الفراسة شأنه هذا لأنه استدلال على الخفايا من السمات والمظاهر •

ويقول العقل ان هذه الرفقة التي تصحب الانسان وهي ملكاته وشهواته رفقة سوء • ومن ذلك أيضا قوة التغيل ورمز اليها ابن سينا بشاهد الزور ،وذلك لأنها قادرة على تشبيه الشيء بالشيء زورا وبهتانا لايقاع الانسان في الشر • وهذا التشبيه حق ينبعث من تأملات عقلانية ، وأفكار عرفانية تجسد جوهر العقيقة الفاعلة في الوجود والموجودات ، العلوية والسفلية •

وكذلك ما أشار اليه وعبر عنه بقوله: ان هذا الذي عن يسارك قدر الذي عن يسارك قدر شره قرم شبق لا يملأ بطنه الا التراب وهمو يرمز للقوة الغضبية التي جعلها عن اليمين ، كونها قوة أقوى من القوى الاخرى كالقوة الشهوانية ،

ورمز بالتي عن اليسار للقوة الشهوانية ووصفها بما طبقت عليه من قدارة وقرم وشبق و باعتبار القوة الشهوانية تعنف سدا منيما تجاه انتقال النفس الانسانية من حد القوة الى حد الفعل حيث الكمال والتسرمد الأزلي ، أي عودة النفس الجزئية الى النفس الكلية التي انبثقت منها بعد أن تنال الكمال بعزوفها المطلق عن الامور الشهوانية في عالم الكون والفساد و

ويدهب ابن سينا الى أن هذه القوة الشهوانية ملتصقة بالانسان التصاقا كبرا ، ولا يبرىء الانسان منها الاغربة تأخذها الى بلاد لم يطأها من قبل أمثاله - وهنا يرمز الى أنه لا انفلات منها الا بخلع البدن بعد الموت • ثم يقول بعد ذلك : واياك أن تقبضهم زمامك أو تسهل لهم قيادك بل استظهر عليهم بحسن الايالة وسمهم سوم الاعتدال \* فانك ان متنت لهم سخرتهم ولم يسخروك ، وركبتهم ولم يركبوك وهو يعنى بذلك النصبح بالابتعاد عن كل ما يؤلم النفس ويوقع الشبهة والالتباس ،فاذا أدامها الانسان ، وتمسك فيها أفسدت حياته ، وقطعت عنه لذات هذا العالم الحسى ، باعتبار ان المبدع المعق أبدع المقل الاول خيرا كله بذاته

وبنظره ، ولم يوجد في ذاته ولا فيما تولد مسن نظره شيء من الشرور البتة • وجوهرية المقل وغريزته أصل الخيرات ، والخسير في جوهريت موجودة ، كانت الشرور والشهوات في جوهريته معدومة •

ويقول ابن سينا : ان العقل الذي رمن اليــه بعي بن يقظان ، لما وصف الرفقة بهذه الاوصاف فحص هذه القوى كما وصف العقل فوجدها كمسأ وصفها ، ثم ان الرجل لما تصحه العقل هذه النصائح طلب منه الانسان أن يدله على سبيل الخبر فقال له : أن هذا السبيل مسدود لن تستطيعه ، أي أن هذه الصحبة بهؤلاء الرفقاء لا يمكن التخلي عنها الا بالموت كونها ملازمة له ما بقيت الروح فىالبدن-وهذه النصيحة يهدف من خلفها الى أن الشهوات والشرور والامور الجسمانية الطبيعية ،واختلافها، وفسادها ، ليس بمقدور الانسان العادى الابتعاد عنها ، وسترافقه إلى القير ، ولكن إذا طلب الفوائد العقلية المعضة التي تعتبر أشرف وأفضل من هذه الجسمانيات المتضادات المختلفة ، خلص وفازوارتاح وحلقت نفسه في عالم العقول ترفيل بالسعادة والهناء - ثم قال حي بن يقظان ردا له على طلب

السياحة : أن حدود الأرض ثلاثة : حد يحوزه الخافقان ، وقد أدرك كنهه وترامت به الاخبسار الجلية المتواشرة • وحدان غريبان : حد المغسرب وحد المشرق ، ولكل واحد منهما صقع قد ضرب بينهما وبين عالم البشر بسور لن يعدوه الا الخواص الذين منحوا قوة لم يمنحها البشر بالفطرة -ويقصد بهذه الحدود الحدود العلوية والسفلية في عالمي الارض والسماء ، وهمي التي يجمعها المخافقان ^ أما حد المغرب وحد المشرق فيقصــد بهما علم حد التعبر الفلسفي الهيولي والصورة. فالعد المغربى الهيولى والمشرقى الصورة • ولكل من الهيولي والصورة كنه وحقيقة ، وقد ضرب بين حقيقتهما وبين عالم البشر سور لا يستطيع أن يتخطاه بالفطرة والطبع ، وانما يتأتى بالاغتسال في عين فوارة اذا هدي اليها السائح فتطهر بها ، وشرب من قورانها • وهذا يمنى الاستفادة بالعلوم والممارف الربائية والاستمداد من ينابيم الامدادات الروحانية • ثم قال : وهذه العين تمد نهرا على البرزخ من اغتسل منها خف على الماء فلم يغسرق واستطاع أن يرتفع الى الشواهق من غير أن يتعب حتى يتخلص الى أحد العدين • ولما كان العقــل جوهرا معيطا بالأشياء كلها ، كونه السابق في الوجود قبل كل معاط به ، والمقل بالمفهوم المعقلاني يشبه الواحد الذي هو أول الاعداد ، ولم يسبقه شيء منها ، لا من الافراد ولا من الازواج بل كلها تتكثر من الواحد وبالواحد و كذلك المقل واحد ، وهو الذات أو المين لجميع المعقولات، التي تتكثر منه وبه وهو على هذه المثابة شيئية الاشياء كلها ولا يفسد ولا يبيد ولا يهلك و

وقوله : فات التحديد سعته ولا يسكنه الاغرباء يقصد أن هيولي هذه الكائنات لا تستقر بها الصور ولا تنبت فيها كما لا ينبت النبات في الارض السبخة ولا يستطيع أن يدخل هذا الاقليم الا قوم مثقفون عمرت مداركهم بالفلسفة العرفانية تعميل لمعات من حين الى أخر تضيء الحقائق كأنها الشمس المضيئة في رابعة النهار • ثم قال : وبين هذا الاقليم واقليمكم أقاليم أخرى منها اقليم شبيه به في أمور منها أنه صفصف غير آهل الا من غرباء ، ويسترق النور من شعب غربيـة ، وأنه مرســي قواعــد السماوات ، ومرسى قواعد الارض ومستقر لها -وهو يعنى بالأقاليم الى الحدود الروحانيةالعقلانية، وب ( اقليمكم ) الى الجنس البشري في العالم

السفلي ، ويشير بالأقاليم الاخرى الى عالم الاجرام والافلاك السماوية التي أولها فلك القصر وآخرها الفلك التاسع ، وان النجوم التي تسبح فيها أعقل من الانسان وأرقى مرتبة منه ، وان وراء هنه الافلاك والاجرام علة العلل وهي الله سبحانه وتعالى • وتعرف الحدود العلوية بالعقول المشرة •

ويخلص ابن سينا من جميع الرموز والاشارات التي أوردها في رسالة حي بن يقظان الى اظهار قوة الموجود الاول أو المبدأ الاول الذي هو العقل الفمال وتمييزها على ما لدى الانسان من غرائن وملكات وفضل المقل الفمال عليها باعتباره السابق في الوجود الذي يمد ولا يستمد ،ويمهد للنجاة من عالم الشهوات والضلالات ، اذا عرضت ماهيته وسمعت كلمته وارشاداته ، بالاضافة الى بيان ماهية الحدود الارضية واستعدادها التأييد من الحدود العلوية بواسطة المقل العاشر العلة الفاعلة، أو بعبارة أدق واجب الوجود ه

وليست رسالة حي بن يقظان الرسالة الرمزية الوحيدة التي كتبها ابن سينا ، بل هناك رسالة ( الطير ) ورسالة ( سلامان وأبسال ) -

## ابن سينا واثبات النبوات:

يثبت ابن سينا النبوات في هذه الرسالة بعد أن يبحث في كيفية اثبات العقل الملكي في صورة عقلانية فلسفية رائعة معتمدا على أفكاره العرفانية في النفس ، والمعرفة ، والصدور الفيضي للوجود ، باعتبار اثبات النبوة مرتبط بقوى النفس العقلية، لا الغيالية ، كما يقول في كتابه « الشفاء » و « الاشارات » •

ويؤكد ابن سينا وهو يتحدث عن تفاضل مراتب الوجود، أن النبي أفضل جميع الموجودات في عالم الكون والفساد، معتمدا على تأويل بعض الآيات القرآنية الكريمة، والاحاديث المبنية على تفاصيل أفكاره العرفانية في الكون، وفي النفس الانسائية، وأقسام قواها ومطابقة لأقوال حسول المبدأ والمعاد، وخلود النفس الانسانية وسرمديتها في النعيم أو الجعيم و

« بسم الله الرحمن الرحيم

قال الرئيس أبو على بن سينا رحمه الله :

سألت ، أصلحك الله ، أن أجعل جمل ما خاطبتك به في ازالة الشكوك المتأكدة عندك في تصديق النبوة لاشتمال دعاويهم على ممكن سلك به مسلك الواجب ولم تقم عليه حجة ، لا برهانية ولا جدلية ، ومنها ممتنعة تجرى مجرى الخرافات ، التي للاشتغال في استيضاحها من المدعى ما يستحق أن يهزأ به ، في رسالة • فأجبتك مد الله في عمرك الى ذلك بان قلت : أن كل شيء في شيء بالذات ، فهو معه بالفعل ما ذام هو ، وكل شيء في شيء بالعرض ، فهو فيه مرة بالقوة ومرة بالفعل • ومن له ذلك بالذات، فهو فيه بالفعل أبدا ، وهو المخرج لما فيه بالقوة الى الفعل ، اما بواسطة ، أو بغير واسطة • مثـل ذلك الضوء مرئى بالذات وعلة لخروج كل مرئى بالقوة الى الفعل ، وكالنار وهو الحار بالذات وهو المسخن لسائر الاشيام ، اما بواسطة ، كتسخينه المام بتوسط القمقمة ، واما بلا واسطة ،لتسخينه القمقمة بذاته ، أعني مماسة ، بلا متوسط • ولهذا أمثلة كثبرة •

وكل شيء هو مركب من معنيين ، فاذا وجهد أحد المعنيين مفارقا للثاني ، وجد الثاني مفارقا له ، مثاله السكنجيين المركب من الخل والعسل ،

اذا وجد الخل يلا عسل ، وجد العسل بلا خل ، وكالصنم المصور المركب من تحاس وصورة انسان، اذا وجد المحلك المسورة انسان ، وجد تلك المسورة بلا نحاس • وكذلك يوجد في الاستقراء ، ولهذا أمثلة كثيرة •

فأقول: أن في الانسان قوة تباين به سائس العيوان وغيره ، وهي المسمأة بالنفس الناطقة ، وهي موجودة في جميع الناس على الاطلاق ، وأما في التفصيل فلا ، لأن من قواها تفاوتا في الناس ، فقوة أولى متهيأة لأن تصير صورا لكليات منتزعة عن موادها ، ليس لها في ذاتها صورة ، ولهذا سميت المقل الهيولاني تشبيها بالهيولي ، وهي عقل تام بالقوة ، كالنار بالقوة باردة ، لا كالنار بالقوة محرقة ،

وقوة ثانية لها قدرة وملكة على التصور بالصور الكلية لاحتوائها على الآراء المسلمة العامية ، وهو عقل تام بالقوة ، كقولنا النار لها على الاحسراق قوة •

وقوة ثالثة متصورة بصور الكليات المعقولة

بالفعل تأخذ بها القوتان الماضيتان وخرجتا الى الفعل ، وهو المسمى بالعقل المستفاد وليسس وجوده في العقل العقل ، فليس وجوده فيه بالذات ، فاذن وجوده فيه من موجد هو فيه بالذات ، به خرج ما كان بالقوة الى الفعل و هو المرسوم بالعقل الكلي والنفس الكلي ، ونفس المالم .

واذا كان القبول ممن له القوة المقبولة بالذات على وجهين ، اما بواسطة واما بغير واسطة ،وكذلك اذا وجد القبول من العقل الفعال الكلي على وجهين، فأما القبول عنه بلا واسطة فكقبول الآراء العامية وبدائه العقول و وأما القبول بتوسط فكقبول المعقولات الثانية بتوسط الأولى وكالأشياء المعقولة المكتسبة بتوسط الآلات والمواد ، كالعس الظاهر، والحس المشترك ، والوهم والفكرة •

واذا كانت النفس الناطقة تقبل كما بينا ، مرة بتوسط ومرة بغير توسط ، فليس له القبول بغير توسط ، فليس نه القبول بغير توسط بالذات ، فهو في آخر بالذات ، فهو ممن له بالذات مستفاد • وهذا هو المقل الملكى الذي يقبل بغير توسط بالذات

ويصير قبوله علة لقبول غيره من القوى •

وليس اختصاص المعقولات الاول بالقبول بنير توسط الا من جهتين ، على الاختصار : من أجل سهولة قبولها أو من أجل أن القابل ليس يقوى أن يقبل بنير توسط الا السهل قبوله •

ثم رأينا في القابل والمقبول تفاوتا في القسوة والضعف والسهولة والعسورة • وكان محالا أن لا يتناهى ، لأن النهاية في طرف الضعف أن لا يقبل ولا معقولا واحدا ، بتوسط ولا بغير توسط ، والنهاية في القوة هو أن يقبل بغير توسط • فيكون يتناهى في الطرفين ولا يتناهى في الطرفين • وهذا خلف لا يمكن •

وقد تبين أن الشيء المركب من معنيين ، اذا وجد أحد المعنيين مفارقا للثاني ، وجد الثانسي مفارقا للثاني ، وجد الثانسي مفارقا له • وقد رأينا أشياء لا تقبل من افاضات المقل بغير واسطة ، وأشياء تقبل كل الافاضات المقلية بغير واسطة ، واذا تناهى في الطرف القوي •

واذا كان التفاضل في الاسباب يجري على ما

آقول : أن من الأنيات ما هي قائمة بذاتها ، ومنها غر قائمة بذاتها ، والاول أفضل • والقائم بذاته اما صور وأنيات لا في مواد ، أو صور ملابسة للمواد ، والاول أفضل ، ولنقسم الثاني اذ كـان المطلب فيه • والصور المادية التي هي الاجسام ، اما نامية أو غير نامية ، والاول أفضل • والنامية اما حيوان أو غير حيوان ، والاول أفضل والحيوان اما ناطق أو غير ناطق ، والاول أفضل • والناطق اما بملكة أو بغير ملكة ، والاول أفضل ، وذا الملكة اما خارج الى الفعل التام ، أو غير خارج ، والاول أفضل • والخارج اما بغير واسطة أو بواسطة ، والاول أفضل ، وهو المسمى بالنبي واليه انتهى التفاضل في الصور المادية •

واذا كان كل فاضل يسود المفضول ويرؤسه ، فاذن النبي يسود ويرؤس جميع الاجناس التي فضلهم • والوحي هذه الافاضة ، والملك هو هذه القوة المقبولة المفيضة كأنها عليه افاضة متصلة بافاضة المعتل الكلي ، مجزأة عنه لا لذات بالمعرض ، وهو لتجزيء القابل • وسميت الملائكة بأسامي مختلفة لأجل معان مختلفة ، والجملةواحدة

غير متجزئة بذاتها الا ب رض من أجل تجزيء القابل • والرسالة هي اذا ما قبل من الافاضلة المسماة وحيا على أي عبارة استصوبت لصلاح على البقاء والنسول هو البلغ ما استفاد من الافاضة المسماة وحيا على أي عبارة استصوبت ، ليحصل بآرائه صلاح العالم الحسي بالسياسة ، والعالم العقلي بالعلم •

فهذا مختصر القول في اثبات النبوة وبيان ماهيتها وذكر الوحي والملك والموحي وأما صعة نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، فتبين صعة دعوته للعاقل اذا قاس بينه وبين غيره مسن الانبياء عليهم السلام ، ونعسن معرضون عن التطويل .

و نأخذ الآن في حل المراميز التي سألتني عنها وقيل ان المشترط على النبي أن يكون كلامه رمزا وألفاظه ايماء وكما يذكر أفلاطون في كتساب النواميس أن من لم يقف على معاني رموز الرسل، لم ينل الملكوت الالهي، وكذلك أجلة فلاسفة يونان وأنبياؤهم كانوا يستعملون في كتبهم المرامين والاشارات التي حشوا فيها أسرارهم ،كفيثاغورس

وستراط وأفلاطون • وأما أفلاطون فقد عندل أرسطاطاليس في اذاعته العكمة ، واظهاره العلم ، حتى قال أرسطاطاليس : اني وان عملت كذا ، فقد تركت في كتبي مهاوي كثيرة لا يقف عليها الا الشريد من العلماء المقلاء • ومتى كان يمكن للنبي محمد صلى الله عليه وسلم أن يوقف على العلم أعرابيا جلفا ، ولا سيما البشر كلهم اذ كان مبعوثا اليهم كلهم ؟ فأما السياسة فانها وسيلة للانبياء والتكليف أيضا •

فكان أول ما سألتني ما بلغ معمد النبي صلى الله عليه وسلم عن ربه عز وجل • « الله نسور السموات والارض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب دري يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار ، نور على نور يهدي الله لنوره من يشاء ويضرب الله الامثال للناس والله بكل شيء عليم » •

فأقول: النور اسم مشترك لمعنيين ، ذاتسي ومستعار ، والذاتي هو كما قال المشف من حيث هو مشف كما ذكر أرسطاطاليس • والمستعار على

وجهين ، اما الخبر واما السبب الموصل الى الخبر ، والممنى ها هنا هو القسم المستمار بكلي قسميه ، أعنى الله تعالى خر بذاته ، وهو سبب لكل خرر • كذلك العكم في الذاتي وغير الذاتي • وقوله : ( السموات والارض ) عبارة عن الكل • وقوله : ( مشكاة ) فهو عبارة عن العقل الهيولاني والنفس الناطقة ، لأن المشكاة متقاربة الجدران ، جيدة التهيوء للاستضاءة ، لأن كل ما يقارب الجدران ، كان الانعكاس فيه أشد والضوء أكثر • وكما أن العقل بالفعل مشبه بالنور ، كذلك قابله مشب بقابله ، وهو المشف • وأفضل المشفات الهواء ، وأفضل الأهوية هو المشكاة • فالمرموز بالمشكاة هو المقل الهيولاني الذي نسبته الى المقل المستفاد كنسبة المشكاة الى النور •

والمصباح هو عبارة عن العقل المستفاد بالفعل، لأن النور ، كما هو كمال للمشف ، كما حدت الفلاسفة ، ومخرج له من القوة الى الفعل ، كذلك المقل المستفاد كمال للعقل الهيولاني ومخرج له من القوة الى الفعل ، ونسبة العقال المستفاد الى المتحل الهيولانى كنسبة المصباح الى المشكاة م

وقوله: ( في زجاجة ): لما كان بين المقسل الهيولاني والمستفاد مرتبة أخرى وموضع آخس نسبته كنسبة الذي بين المشف والمصباح ، فهو الذي لا يصل في الميان المصباح الى المشف الا بتوسط ، وهو المسرجة • ويخرج من المسارج الزجاجة لأنها من المشفات القوابل للضوء •

ثم قال بعد ذلك : (كانها كوكب دري ) ، ليجعلها الزجاج الصافي المشف ، لا الزجاج المتلون الذي لا يستشف ، فليس شيء من المتلونات یستشف ۰ « توقد من شجرة مباركة زیتونة » یعنی بها القوة الفكرية التي هي موضوعة ومادة للافعال المقلية ، كما أن الدهن موضوع ومادة للسراج • ( لا شرقية ولا غربية ) الشرق في اللغة حيث يشرق منه النور ، والغرب حيث فيه يفقد النور ،ويستمار الشرق في حيث يوجد فيه النور ، والغرب في حيث يفقد فيه النور • فانظر كيف راعى التمثيل وشرائطه اللائق به ، حين جعل أصل الكلام النور ، بني عليه وقرئه بآلات النور ومعادنها • فالرمـــز بقوله ( لا شرقية ولا غربية ) ما أقول : أن الفكرية على الاطلاق ليست من القوى المحضة النطقية التي يشرف فيها النور على الاطلاق • فهذا معنى قوله (شجرة لاشرقية) • ولا هي من البهيمية العيوانية التي يفقد فيها النور • ويمثل بالغرب على الاطلاق ، فهذا معنى قوله ( ولا غربية ) •

وقوله: (يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار) مدح القوة الفكرية • ثم قال: (ولو لم تمسسه) يعني بالمس الاتصال والافاضة • وقوله: (نار) لما جعل النور المستعار ممثلا بالنور الحقيقي وآلاته وتوابعه ، مثل الحامل الذاتي الذي هسو سبب له في غيره بالحامل له في العادة ، وهو النار ، وان لم تكن النار بذي لون ، فالعادة العامية أنها مضيئة • فانظر كيف راعى الشرائط • وأيضا لما كانت النار محيطة بالأمهات ، شبه بها المحيط على العالم ، لا احاطة سقفية ، بل احاطة قولية مجازية • وهو العقل الكلي •

وليس هذا العقل ، كما ظن الاسكندر الافرودسي ونسب الظن الى أرسطاطاليس ، بالاله العق الاول ، لأن هذا العقل واحد من جهة ، وكثير من حيث هو صور كليات كثيرة ، قليس بواحد بالذات ، فهو واحد بالعرض ، فهو مستفيد

الوحدة ممن له ذلك بالذات ، وهو الله الواحد ، جل جلاله •

وأما ما بلغ النبي محمد صلى الله عليه وسلم عن ربه عز وجل من قوله تمالى: « ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية » فنقول : أن الكلام المستفيض في الشرائع أن الله تعالى على المرش ومن أوضاعه أن المرش نهاية الموجودات المبدعة المجسمانية • وتدعي المشبهة من المتشرعين أن الله تمالى على العرش على سبيل حلول هذا •

وأما في الكلام الفلسفي فانهم جعلوا نهاية الموجودات المجسمانية الفلك التاسع الذي هو فلك الافلاك ويذكرون أن الله تعالى هناك وعليه ، لا على سبيل حلول ، كما بين أرسطاطاليس في آخر كتاب سماع الكيان •

والعكماء المتشرعون أجمعوا على أن المعنسي بالعرش هو هذا الجرم \* هذا وقد قالوا ان الفلك يتحرك بالنفس حركة شوقية \* وانما قالوا انب يتحرك بالنفس لأن الحركات اما ذاتية واما غسير ذاتية \* وبينوا أنها ليست غير ذاتية \* والذاتية اما طبيعية واما نفسية وليست بطبيعية ، كما بينوا، فبقي أن تكون نفسية وثم بينوا أن نفسها هو الناطق الكامل الفعال ، ثم بينوا أن الافلاك لا تفنى ولا تتغير أبد الدهر وقد ذاع في الشرعيات أن الملائكة أحياء نطقاء قطعا لا يموتون ، لا كالانسان الذي يموت و فاذا قيل أن الافلاك أحياء ناطقة لا تموت ، والحي الناطق الغير الميت يسمى ملكا ، فالافلاك تسمى ملائكة ، فاذا تقدم هذه المقدمات ، وضح أن العرش محمول ثمانية ، ووضح تفسير المها ثمانية أفلاك و

والعمل يقال على وجهين: حمل بشري ، وهو أولى باسم الحمل ، كالعجر المحمول على ظهر انسان ، وحمل طبيعي ، كقولنا الماء معمول على الارض والنار على الهواء • والمعنى ههنا هو العمل الطبيعي ، لا الاول • وقوله : (يومئذ) و ( الساعة ) و ( القيامة ) ، فالمعني بها ما ذكر صاحب الشريعة : ( كل نفس ماتت فقد قاست قيامتها ) • ولما كان تحقيق النفس الانسانية عند المفارقة آكد ، جمل الوعد والوعيد وأشباههما الى ذلك الوقت •

وأما ما بلغ النبى عليه السلام عن ربه عز وجل أن على الناظر صفته أنه أحد من السيف وأدق من الشعر ولن يدخل أحد الجنة حتى يجوز عليه ، فمن جاز عليه نجا ، ومن سقط عنه خسر ، فتحتاج قبل هذا أن تعلم العقاب ما هو والثواب ما هو وأي شيء هو الممنى بالجنة ، وأي شيء هو الممنى بالنار، فأقول: اذا كان الثواب هو البقاء في المناية الالهية الأولى ، مع عدم النزاع الى ما لا سبيل اليه من الاشيام العلمية والعملية ، ولا يحصل ذلك الا بعد الاستكمال من العمليات ومجانبة خسائس العمليات، لئلا تعود عادة وملكة تتوق اليها النفس توقسان الألوف ، فيتعذر الصبر عنه وعليه ، ولن يحصل ذلك الا بعد مخالفة النفس الحيوانية في أفعالها وادراكاتها العملية ، الا ما لا بد منه •

فما هلك من هلك الا بمطابقة الوهم من القوى الحيوانية على الصورة المجردة في غيبة الحواس بالكذب و الجسور المتسم بسمة العقل الهيولاني بغلبه اللب لا جرم لا يعرى عن ارتياب في مقلده وارتداد في معتقده ، وفساد منتظر ، وعطب مستقبل و فاذا فسد بصوره المعتقدة ، وجد النفس

الناطقة في مطابقتها له نوعا من التطابق عارية عن الصور الشريفة العقلية المخرجة لها الى الفعل وقد أخرجت ، طبعها ادراك مانعها ، كعجرة شالها الى الملو شايل فبلغ بها غير مركزها الطبيعي ، ففارقته فانثنت الى السفل هابطة والى طبيعتها معاودة ، اذ بان عائقها و وذلك بعد أن فسدت آلاتها التي كان يتصرف بها في اكتساب العقل المستفاد ، كالحس الظاهر ، والحس الداخل ، والوهم ، والذكر ، والفكر ، فبقي مشتاقا الى طبعها من اكتساب ما يتم ذاتها ، وليس معها آلة الكسب .

وأي محنة أكثر منها ، ولا سيما اذا تقسادم الدهر في بقائها على تلك العالة • فأما في مطابقتها له من الخسائس المملية ، فهو شك أن تبقى النفس مفارقة لاخواتها السوء وقد ألف ما طابقهم عليه ولم يمانعهم فيه من اللذة الشهوانية الحسيسة • فأنى يحصل له ذلك ولا قوة شهوانية حسية معه • ومثله كما يقال : لا تعشق أحدا من السفر ومات الرجل ، فينتزع ما يدهمك الباقي ، فتبقى في حروقد الصمابة •

واذقد تبين على الاختصار معنيي العقباب

والثواب ، فالآن نتكلم في ماهيــة الجنــة والنار فنقول: واذا كان العوالم ثلاثا ، عالم حسى ، وعالم خيالي وهمي ، وعالم عقلي ، فالعالم العقلي حيث المقام ، وهو الجنة • والعالم الخيالي الوهمي، كما بين ، هو حيث العطب • والعالم الحسى ، هو عالم القبور • ثم اعلم أن العقل يحتاج في تصور أكثر الكليات الى استقراء الجزئيات • فلا محالة أنها تحتاج الى الحس الظاهر - فتعلم أنه يأخذ من العس الظاهر الى الخيال ، الى الوهم ، الى الفكرة ، وهذا هو من الجعيم ، طريقا وصراطا دقيقا صعبا حتى يبلغ الى ذاته المقل فيمقل • فهو اذن يرى كيف أخذ صراطا وطريقا في عالم الجعيم • فــان جازه بلغ عالم العقل ، فان وقف فيه وتخيل الوهم عقلا وما يشير اليه حقا ، فقد وقف على الجعيم ، وسكن في جهنم ، وهلك وخسر خسرانا عظيما • فهذا معنى قوله في الصراط •

وأما ما بلغ النبي محمد عليه الصلاة والسلام عن ربه عز وجل من قوله : (عليها تسعة عشر) ، فاذ قد تبين أن الجحيم هو ما هو ، وبينا أنه بالجملة هو النفس الحيوانية ، وتبين أنها الباقية الدائمة في جهنم ، وهي منقسمة قسمين : ادراكية وعملية ، والعملية شوقية وغضبية ، والعملية هي تصورات الغيال المحسوسات بالحواس الظاهرة ، وتلك المعسوسات ستة عشر ، والقوة الوهمية الحاكمة على تلك الصور حكما غير واجب واحدة ، واثنان وستة عشر وواحد ، تسعة عشر ، فقد تبين صحة قوله : ( عليها تسعة عشر ) •

وأما قوله : (وما جعلنا أصحاب النار الا ملائكة) فمن العادة في الشريعة تسمية القوى اللطيفة الغير المحسوسة ملائكة • وأما ما بلغ النبي محمد عليه السلام عن ربه عز وجل أن للنار سبعة أبواب، وللجنة ثمانية أبواب ، فاذا علم أن الأشياء المدركة اما مدركة للجزئيات كالحواس الظاهرة ، وهمي خمسة ، وادراكها الصور مع المواد ، أو مدركة متصورة بغير مواد ، كخزانة الحواس المسمى بالغيال ، وقوة حاكمة عليها حكما غير واجب ، وهو الوهم ، وقوة حاكمة حكما واجبا ، وهمو العقل ، فذلك ثمانية • فاذا اجتمعت الثمانية جملة ، أدت الى السعادة السرمدية ، والدخول في الجنة - وأن حصل سبعة منها ، لا تستقم الا بالثامن، أدت الى الشقاوة السرمدية • والمستعمل في اللغات أن الشيء المؤدي الى الشيء يسمى بابا له • فالسبعة

المؤدية الى النار سميت أبوابا لها ، والثمانية المؤدية الى الجنة سميت أبوابا لها • فهذا ابائة جميع المسائل على الايجاز • والحمد لله وحده والصلاة على من لا نبي بعده وآله الطيبين المصومين • • » •

## العقل الفعال وادراك المعقولات:

سار ابن سينا على منوال الفارابي في فلسفة النيض الالهي ، وذهب الى ان المعقولات منبثقة من فيض المقل الفعال على المقول الانسانية حيث يجعل هذه المقول تتخطى حال ادراكها المعقولات بالقوة الى حال ادراكها اياها بالفعل ، ويقول (١) : « ان القوة النظرية في الانسان تخرج من القوة الى النعل ، أعني من ادراكها بالقوة للمعقولات الى ادراكها المعقولات بالفعل ، بانارة جوهر هذا شأنه ادراكها المعقولات بالفعل ، بانارة جوهر هذا شأنه عليه ، وذلك لأن الشيء لا يخرج من القوة الى الفعل الا بشيء يفيده الفعل ، لا بذاته •

وهذا الفعل الدي يفيسده ايساه همو صورة

 <sup>(</sup>۱) ابن سيئا : اللجاة : القسم الثاني المقالة السادسة القصـــل السادس عشر ،

معقولاته • فاذا ههنا شيء يفيد النفس ويطبع فيها من جوهره صور المعقولات • فذات هذا الشيء، لا محالة ، عنده صور المعقولات • وهذا الشهرم اذن بذاته عقل • ولو كان بالقوة عقلا لامتد الامر الى غىر نهاية • وهذا محال • أو وقف عند شيء هو بجوهره عقل وكان السبب لكل ما هو بالقوة عقل في أن يصر بالفعل عقلا ، وكان يكفي وحده سببا لاخراج العقول من القوة الى الفعل • وهذا الشيء يسمى ، بالقياس الى العقول التي بالقوة وتخرج منها الى الفعل • عقلا فمالا ، كما يسمى المقل الهيولاني ، بالقياس اليه ، عقلا منفملا ، أو يسمى الخيال ، بالقياس اليه ، عقلا منفعل ، آخر • ويسمى العقل الكائن فيما بينهما عقلا مستفادا • وهكذا يكون اكتسابنا للبديهيات وللأوليات وللمعقولات عن طريق اشراق العقسل الفعال على عقولنا المستعدة لقبول مثل هذا الاشراق • لذلك يسمى العقسل الفعال واهب المبور •

وعلى هذه الصورة الاشراقية العرفانية يرى ابن سينا أن العقل الفعال هو الذي يهب الصور

عن طريق اشراقه ، وانبثاق فيضه العقائي على عقولنا التي تكون متأهبة روحانيا لقبول الاشراق المنبعث من أنوار العقل الفعال صاحب النور القدسي الشعشعاني

## ابن سينا وخلود النفس:

استطاع ابن سينا عن طريق التحليل والمطابقة أن يبرهن على روحانية النفس الانسانية عنطريق ادراكها للمعقولات ، كون طبيعتها تختلف عن طبيعة البدن، كما وأن وظيفتها تختلف عنوظيفته • لذلك يرى : أنها لا تموت بموت البدن ولا تقبل الفساد أصلا • أما انها لا تموت بموت البدن ، فلأن كل شيء يفسد بفساد شيء آخر فهو متعلق ب نوعا من التعلق • وكل متعلق بشيء نوعا مـن التملق فاما أن يكون تعلقه به تعلق المكافيء في الوجود واما أن يكون تعلقه به تعلق المتأخر عنه في الوجود ، واما أن يكون تعلقه به تعلق المتقدم عليه في الوجود الذي هو قبله بالذات لا بالزمان (١) ٠

<sup>(</sup>١) النجاة : القسم الثاني ، المقالة السادسة ، الفصل الثالث عشر،

و بعد هذا الرأي يناقش ابن سينا ثلاث فرضيات فيقول :

ان كان تعلق النفس بالبدن تعلق المكافيء
 أي الوجود ، يكون كل واحد منها جوهرا ، فاذا
 فسد أحدهما بطلت الاضافة بينهما ، وهي اضافة
 عارضة ، وبقى الجوهر الآخر •

٢ ــ ان كان تعلق النفس بالبدن تعلق المتأخر
 عنه في الوجود ، فيكون البدن علة النفس •
 ويعتمد على أربعة علل هي :

اما أن يكون البدن علة فاعلية للنفس ،
 معطية لها الوجود ، وهذا مستحيل ، لأن الجسم ،
 بما هو جسم ، لا يفعل شيئا ، وانما يفعل بقواه
 التي هي من النفس •

ب \_ اما أن يكون البدن علة قابلية للنفس ، وذلك محال أيضا لأن النفس ليست منطبعة في البدن بوجه من الوجوه ، فلا يكون اذن البدن متصورا بصورة النفس •

ج \_ اما أن يكون البدن علة صورية للنفس ،

وهذا يستحيـل ، اذ أن النفس هي التي تعطـي الصورة للبدن •

د ـ اما أن يكون البدن علة كمالية للنفس ، وهذا أيضا مستحيل اذ أن الامر عكس ذلك • فاذن ليس تملق النفس بالبدن تعلق معلول بصلة ذاتية •

٣ ـ ان كان تعلق النفس بالجسم تعلق المتقدم في الوجود ، فاما أن يكون التقدم مع ذلك زمانيا ، فيستحيل في هذه الحالة أن يتعلق وجود النفس بالجسم ، اذ أنها تكون قد تقدمت الجسم في الزمان، أي وجدت قبل الجسم ، وهذا مستحيل ، واما أن يكون التقدم في الذات بمعنى أنه اذا وجدت الذات بلقدمة استفاد عنها الجسم وجوده ، وهذا مستحيل اذ أن البدن لا يبقى ما بقيت النفس ، بل ينحل •

ويخلص ابن سينا الى أن لا تعلق للنفسس في الوجود وفق الوجود وفق المباديء الأخر التي لا تستعيل ولا تبطل ، وهي المقول المفارقة والنفس الفلكية • فالنفس صادرة عن العقل الفعال ، واهب الصور ، وهو جوهس

عقلي أزلي باق ، ويبقى المعلول ببقاء علته (١) • ولما كانت النفس جوهرا بسيطا ، والبسيط لا ينحل ولا ينعدم ، فاذن النفس خالدة ، مصيرها لا يتبع مصير البدن المركب والقابل للانحلال •

# ابن سينا ونعيم الأنفس:

يقسم ابن سينا الانفس البشرية الى ثلاثة أقسام من حيث الافعال هي :

ا ــ اما أن تكون النفس كاملة في العلم والعمل، أما العلم فهو البحث في ماهية الوجود والموجودات وعللها وأسبابها ، وما يماثلها ويوافقها من عالم الافلاك والاجــرام ، وادراك حقائد المقــول وجواهرها العرفانية - أما العبادة العملية فهي القيام بالتكاليف الدينية الظاهرة وفــق نصوص الشريعة الاسلامية .

٢ ــ اما أن تكـون النفس ناقصـة في العلـم
 والعمل • ويعني هذا اهمال العبادتين العلميـة
 والعملية ، والانحراف عن الطريق الحقاني •

<sup>(</sup>١) ابن سينا : رسالة في معرفة النفس الناطقة ص ١٣ ٠

٣ ـ اما أن تكون النفس كاملة في أحدهما ناقصة في الآخر ، أعني اما أن تكون عالمة بالحقيقة ولكنها غير عاملة بمقتضاها ، أو تكون من طبيعتها ميالة الى عمل الغير دون أن تدرك حقيقة الامور المقلانية الابداعية .

ويرى ابن سينا أن هذا التقسيم ينسجم مع ما ورد في القرآن الكريم ، حيث يقول سبحانه و تعالى: « وكنتم أزواجا ثلاثة • فأصحاب الميمنة ما أصحاب المشأمة (١) » ثم قال : « والسابقون السابقون • أولئك المقربون (٢) » •

ويشرح ابن سينا هذا التقسيم الثلاثي فيقول: أما الكاملون في العلم والعمل فهم السابقون ،ولهم الدرجة القصوى في جنات النعيم • أما أصحاب الميمنة ، وهم الكاملون في العمل الناقصون في الملم، فانهم في المرتبة الوسطى \_ بين السابقين وأهل المشامة \_ انهم يتصلون بنفوس الافلاك ويتطهرون عن دنس عالم العناصر ، ويشاهدون النعيم الذي

<sup>(</sup>۱) سورة : ۲/۷۲ ، ۸ ، ۹ ۰

<sup>(</sup>٢) سورة : ١٠/٥٢ ، ١١ ٠

خلقه الله ، كما قال النبي (ص) : أعددت لعبادي الصالحين ، ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر • وهؤلاء على مر العصور يلحقون بالسابقين •

أما أصحاب الشمال ، فهم الناقصون في العلم والعمل ، أو الكاملون في العلم الناقصون فيالعمل • وهم في المرتبسة السفلسي ، المنغمسون في بعسور الظلمات الطبيعية •

ويقول ابن سينا بأن العلاج الفعال لشفاء النفوس المريضة لانفعالها في الشهوات الدنيوية ، اعتمادها على البحث والاستقصاء حول العلوم الحكيمة المرفانية الناهدة الى نقل النفس من حد القوة الى حد الفعل حيث السعادة والهناء السرمدي: قد يقولون ان النفس الناطقة اذا عقلت شيئا فانما تمقل هذا الشيء باتصالها بالمقل الفعال ، وهذا حق • قالوا واتصالها بالعقل الفعال هو أن تصير عين نفس العقل الفعال لأنها تصير أيضا المقسل المستفاد ، والمقل الفعال هو نفسه يتصل بالنفس فيكون العقل المعتل هو نفسه يتصل بالنفس فيكون العقل المستفاد • وهؤلاء بين أن يجعلوا الفعال متجزئا قد يتصل منه شيء دون شيء ، أو

يجعلوه متصلا بكليته بعيث تصير النفس كاملة واصلة الى كل معقول ـ وكلا الفرضين باطل ـ على أن الاحالة في قولهم ان النفس الناطقة همي المقل المستفاد حينما يتصورونه قائمة (٣) •

# ابن سينا والعوالم الثلاثة:

وبعد أن يوصل ابن سينا النفس بعد مفارقتها الجسم الى دار الخلود والبقاء ، يأتي على ذكـر العوالم الثلاثة التي هي عالم العقل ، وعالم النفس وعالم الجسم ، وترتيب الوجود من لدن الحق تعالى الى أقصى مراتب الموجودات على الترتيب، فيقول أن أول ما خلق الله تعالى جوهر روحاني هو نور محض قائم لا في جسم ولا في مادة ، دراك لذاته ولخالقه تعالى ، هو عقل محض ، وقد اتفق على صحة هذا جميع العكماء الالهيين والانبياء عليهم السلام كما قال (ص) : أول ما خلع الله تمالى المقل ، ثم قال له أقبل فأقبل ، ثم قال له ادبر فأدبر ، ثم قال : فبمزتى وجلالى ما خلقت خلقا أعز منك ، فيك أعطى وبك آخذ وبك أثيب

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : الاشارات والتنبيهات ص ١٨٠ ٠

و بك أعاقب • فنقول هذا العقل له ثلاثة تعقلات : أحدها انه يعقل خالقه تعالى • مالئان أنه بعقل خاته ما عقر الأمل تعالى •

والثاني أنه يعقل ذاته واجبة بالأول تعالى · والثالث أنه يعقل كونه معكنا لذاته ·

فحصل من تعقله خالقه عقل هو أيضا جوهر عقل آخر ، كحصبول السراج مبن سراج آخر ، وحصلت من تعقله ذاته واجبة بالأول نفس ، هي أيضا جوهر روحاني كالعقل ، الا أنه في الترتيب دونه ، وحصل من تعقله ذاته ممكنة لذاته جوهر جسماني هو الفلك الاقصى ، وهو العرش بلسان الشرع ،

فتعلقت تلك النفس بذلك الجسم ، فتلك النفس هي النفس الكلية المعركة للفلك الاقصى كما تحرك نفسنا جسمنا • وتلك العركة شوقية بها تتعرك النفس الكلية الفلكية شوقا وعشقا الى العقل الاول، وهو المخلوق الاول، فصار العقل الاول عقلا للفلك الاقصى ومطاعا له • ثم حصل من العقل الثاني وهو عقل ونفس وجسم • فالجسم هو الفلك الثاني وهو فلك الثوابت ، وهو الكرسي بلسان الشرع وتملقت النفس الثانية بهذا الفلك •

وهكذا حصل من كل عقل ونفس وجسم ، الى أن ينتهي الى العقل الماشر ، ثم حصل منه العالم المنصرى • والعناصر أربعة : الماء والتار والهواء والارض ، وحصلت منها المواليــد الثلاثــة وهي المعادن والنيات والحيوان والانسان الذي هو أكمل الحيوانات وهو بنفسه يشبه الملائكة ، ويمكن أن يبقى بقاء السرمد اذا تشبه بها أن العلم والممل ، ويصبر هو أيضا أخس من البهائم والسباع اذا اتصف بأخلاقها داخل الارض واتبع هواه وكحان أمره فرطا - وأما أذا تنزه عن طرفي الافسراط والتفريط في الاخلاق وتوسط بينهما فلم يكــن شيعاً ولا حاملا في القوة الشهوانية بل يكون عفيفا، فان المفة توسط الشهوة ، ولا يكون أيضا متهورا ولاجباً بل يكون شجاعاً ، كسب القوة الغضبية ، فان الشجاعة تتوسط بين التهور والجبانة ، وكذلك له حكمة في المعيشة ، وهي حسن التدبير فيما بينه وبين غبره اما بعسب أهل منزله الخاص وهو يتم بين زوج وزوجة ووالد ومولود ومالك ومملوك ، واما بحسب أهل المدينة في المعاملات وفي السياسيات ان كانت له رتبة في السياسة ، وهذه العكمة توسط في تدبير نفسه وغيره دون الجريزة والبلاهــة - وهذه العكمة التي هي العلم بالعقائق فان تلك العكمة كلما كانت أشد افراطا كان أحسن ،وهذه العكمة لا ينبغي أن تكون بالافراط والا لكائت جريزة ، ولا بالتفريط والا لكانت بلاهة •

وهذه الغصال الثلاث أعني الصفة والشجاعة والحكمة هي التي سميت عدالة ، فالمدالة هي مجموع هذه الثلاث ، فمن اتصف بها وكان أيضا حكيما بالحكمة النظرية التي هي الملم بعقائق الاشياء ، فقد صار كاملا في العلم والعمل وصار من جملة من قيل في حقهم: « والسابقون السابقون أولئك المقربون • في جنات النعيم » (١) •

فان قلت فهل يمكن أن تحد العكمة النظرية تحديدا لا يمكن أن يكون أقل منه حتى تسعد بها النفس تلك السعادة فيكونمن السابقين المذكورين؟ قلت يمكن ذلك التحديد بالتقرير فنقول:

ينبغي أن يكون عالما بوجود واجب الوجود تعالى وصفات جلاله و نعوت كماله و تنزيهه من التشبيه ، و يتصور عنايته بالمخلوقات واحاطة علمه بالكائنات وشمول قدرته على جميع المقدرات ، ثم يعلم أن

<sup>(</sup>۱) سورة : ۱۰/۵۲ ، ۱۱ ، ۱۲ ،

وجوده يبتديء من عنده ساريا الى العواهر العقلية ثم الى النغوس الروحانية الفلكية ثم الى الاجسام المنصرية بسائطها ومركباتها من المعادن ،والنبات والعيوان ثم يتصدور جوهر النفس الانسانية وأوصافها وأنها ليست بجسم ولا جسمانية وأنها بهذا المدر من العلم مجمله ومفصله هو القدد الذي اذا حصل للانسان استسعد بالسعادة التي شرحنا حالها ، أعني سعادة السابقين الكاملين ويقدر ما ينتقص علمه وعمله انتقص من درجاته وقربه من الله تعالى م

وأما الذين قد انعطت رتبتهم عن درجة هؤلاء الكاملين علما وعملا وهم المتوسطون فيكونون اما كاملين في العمل دون العلم أو بالعكس فهم يكونون محجوبين عن العالم العلوي مدة حتى تنفسح عنهم تلك الهيئات الظلمانية بتلك الاعمال الردية التي كانوا يعملونها في حياتهم الدنيا ، وتتقرر الهيئة النورية قليلا قليلا فيتخلصوا الى عالم القدس والطهارة ويلتحقوا بهؤلاء السابقين .

وأما الكاملون في العلم دون العمل من القسمين المتوسطين وهم المتنزهون من أهل الشرائع المذين

يعملون الصالحات ويؤمنون بالله واليوم الآخر ، ويتسمون الانبياء فيما أمروا به ونهوا عنه ولكن لا تكون لهم زيادة بسط من حقائق العلموم ولا يعرفون أسرارها والاسرار والتنزيلات الالهيئة وتأويلاتها فهم اذا تخلصوا عن أبدائهم انجذبت نفوسهم الى نفوس الاقلاك وعرجوا الى السموات فشاهدوا جميع ما قيل لهم في الدنيا من أوصاف الجنة في غاية الشرف والرتبة يلبسون فيها من سندس واستبرق وحلوا أساور من فضة متكئين فيها على الارائك لا يرون فيها شمسا ولا زمهريرا، ولكن لا يبعد أن يفضى بهم الامر الى أن يرتقوا الى العالم المقلى والصقع الالهي فينغمسوا فسي اللذات العقيقية التي لا يمكن أن يشرحها بيان ولا يكشف عنها مقال ولا يوازنها حال • واذ قـــد وصلنا الى هذا المقام وكشفنا هذه الاسرار التسي عميت عنها أبصار أكثر الناس وغفلوا عن أنفسهم وأحوالهم على الحقيقة ، فلنكتف بهذا القدر من الاستبصار للطالبين المسترشدين •

### الوظائف النفسية عند ابن سينا :

يلاحظ أن أبن سينا ينهج في دراسته للوظائف النفسية نهج تعليل الوظائف النفسية تعليلا دقيقا،

ويرتبها ترتيبا شاملا ، على أسس تركيبية ، متصاعدة من أدناها الى أغلبها نموا وكمالا ، وهو على ما يبدو يحاول أن يظهر تدرجها فيما بينها تدرجا خاصا متجها من الأدون الى الأعلى ، بحيث توجد الوظائف الدنيا في العليا وتكون في خدمتها ، وبحيث يشمل وجود الوظائف المليا وجود الوظائف الدنيا ، ويكون للعليا عليها سلطة الرياسة (١) ،

ويجمل ابن سينا وظائف النفس تنقسم الى ثلاثة أقسام هي :

أ ــ وظائف يشترك فيها الحيوان ولا حظ فيها
 للنبات مثل الاحساس والتخيل والحركة الارادية -

ب ــ وظائف يشترك فيها الحيوان والنبات كالتغذي والنمو والتوليد •

جـــ وظائف تخص الانسان وحده وهي وظائف المقل •

ويرى ابن سينا ان كل قسم من هذه الوظائف يصدر عن قوة خاصة • فالقوة التي تصدر عنها وظائف القسم (ب) تدعى نفسا نباتية • وهي كمال اول لجسم طبيعي آلي سـن حيث يتولد وينمــو

<sup>(</sup>١) ابن سينا : النجاة من ٢٧٥ • الشفاء م ١ من ٢٩٢ •

ويغتذى • والقوة التبي تصدر عنهما وظائسف القسم (أ) تسمى نفسا حيوانية • وهي كمال أول لجسم طبيعي آلى من حيث يدرك الجزئيات ويتحرك بالارادة • والقبوة التي تصدر عنهما وظمائف القسم (ج) تسمى نفسا انسانية • وهي كمال أول لجسم طبيعي ألى من حيث يفعل الافعال الكائنة بالاختيار الفكرى والاستنباط بالرأي ومن حيث يدرك الامور الكلية ٠ والمتقدم من هذه النفوس الثلاث يوجد في التالي \* بحيث ان نفس الحيوان تشمل أيضا النفس النباتية ، وان نفس الانسان تشمل أيضا النفس النباتية والحبوانية وهنده النفوس الثلاث في الانسان نفس واحدة ذات قوى مختلفة ووظائف متباينة

وتتشعب من هذا التقسيم الأولي تقسيمات أخرى فرعية اذا ما لاحظنا وظائف كل نفس من هذه النفوس الثلاث على حدة - فللنفس النباتية حسب رأي ابن سينا شلاث قوى ، هي الغاذية والمنمية والمولدة - فالقوة الغاذية تحيل الغذاء الى مشابهة جسم المغتذي وتضيفه اليه بدل ما يتحلل منه - والقوة المنمية تتمي الجسم المغتذي نموا متناسبا في أقطاره طولا وعرضا وعمقا حتى يبلغ

كمال النشوء • والقوة المولدة تولد الشبيه •

وللنفس الحوائبة قوتان : قوة مدركة وقوة محركة • والقوة المدركة تنقسم الى قسمين : ١ ـ قوى تدرك من خارج وهي الحواس الخمس الظاهرة - وهي تدرك صور المحسوسات الخارجية -٢ \_ قوى تدرك من داخل وهي العواس الخمس الباطنة : المحس المشترك ، والمصورة ، والمتخيلة ، والوهم ، والذاكرة • وبعض الحواس الباطنسة يدرك صور المعسوسيات التي تدركهما الحبواس الظاهرة ، وبعضها يدرك معانى في المحسوسات لا تدركها الحواس الظاهرة والفرق بدين ادراك الصورة وادراك المعنى هو أن الصورة يدركها الحس الظاهر والباطن معا ، لكن الحس الظاهر يدركها أولا ثم يؤديها الى الحس الباطن ، مشل ادراك الشاة صورة الذئب وشكله وهيئته ولونه -أما المعنى فيدركه الحس الباطن من المحسوس الخارجي من غير أن يدركه الحس ، مثل ادراك الشاة المداوة في الذئب ، وهو المنسى الموجب لخوفها منه (۱) ٠

 <sup>(</sup>۱) نجاتي : الادراك الدسي عند ابن سيئا ص ۲۶ منقــول من الشفاء لابن سيئا مِر ص ۳۶۲ ٠

وللقرة المعركة أيضا قسمان: 1 ـ معركة على أنها باعثة على العركة وهي القوة النزوعية الشوقية وها غضبية والقوة النزوعية الشهوانية واما غضبية والنافع طلبا الشهوانية والنافع طلبا للذة والقوة الغضبية تنبعث الى دفع المتسافي والضار طلبا للغلبة ٢٠ ـ معركة على أنها فاعلة للعركة وهمي القوة التي تنبعث في العضلات والاعصاب لتعدث العركة، وتسمى القوة الاجماعية أي التي تجمع على العركة ٠

والنفس الناطقة تنقسم الى قوة عاملة وقدة عالمة وقدة عالمة و وكل واحدة من هاتين القوتين تسمى عقلا باشتراك الاسم ، والقوة العاملة أي (العقل العملي) مبدأ محرك لبدن الانسان الى الافعال الجزئية المخاصة بالروية فيما ينبغي أن يقعل ويترك و به والقوة العالمة أي ( العقل النظري ) وظيفتهاادراك والمتور الكلية المجردة عن المادة وللعقل النظري بالنسبة الى الصور الكلية المجردة درجات مختلفة والنسبة الى الصور الكلية المجردة درجات مختلفة وفاما أن يكون كالقوة المطلقة التي لم تقبل يعد شيئا من الكمال ، وذلك قبل أن يدرك شيئا سن المعقولات ، ويسمى حينئذ عقلا هيولانيا و فاذا

حصلت في المقل الهيولاني المقولات الأولى ـ وهي المقدمات التي يقع بها التصديق من غير اكتساب ، مثل ان الكل أعظم من الجزء ، وأن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية ـ التي يتوصل بها الى اكتساب المقولات الثانية ، فانه يسمى حينئذ عقلا بالملكة فاذا حصلت في المقل الممقولات الثانية ، الا أن مخزونة عنده يطالعها بالفعل متى شاء فيمقلها مغزونة عنده يطالعها بالفعل متى شاء فيمقلها فاذا كانت الصور المعقولة حاضرة في المقل بالفعل، ويعقلها بالفعل ويعقلها بالفعل ، ويعقل أنه يعقلها بالفعل ويعقلها بالفعل ، ويعقل أنه

### ابن سينا والاحساس الظاهر:

يعتقد ابن سينا ان الاحساس الظاهر ينطلق في العواس الخمس الظاهرة ، أما الاحساس الباطن فيحدث في العواس الخمس الباطنة • ثم يعرف ابن سينا الادراك ، سواء كان حسيا أم عقليا ، بأنه قبول المدرك لصورة المدرك • بقوله : ادراك الشيء هو أن تكون حقيقته متمثلة عند المدرك يشاهدها بما يدرك • ويشبه أن يكون كل ادراك انما هو

أخذ صورة المدرك بنحو من الانحاء · فاذا كان الادراك عقليا فهو امتثال صور المعقولات في العقل · وأذا كان الادراك حسيا فهو امتثال صور المحسوسات في الحواس (١) ·

والمحسوسات كلها تتأدى صورها الى آلات الحس وتنطبع فيها فتدركها القوى الحاسة وكل واحدة من هذه القوى اذا حققت فانما تدرك بتشبه بالمحسوس و بل انما تدرك أولا ما تأثر فيها من صورة المحسوس ، فإن العين انما تدرك الصورة فيها من المحسوس .

والعواس تقبل صور المحسوسات دون مادتها \* لأن الاحساس هو قبول صحورة الشيء المحسوس مجردة عن مادته فيتصور بها الحاس (٢) \*

وان كان العاس يقبل صورة المحسوسات مجردة عن المادة ، فهو لا يقبلها مجردة عن لواحق المادة ، لأن الصورة المادية تعرض لها بسبب المادة أحوال وأمور لا ترجع اليها لذاتها من حيث هي صورة مثال ذلك أن الصورة اذا وجدت في مادة ما ، حصلت

<sup>(1)</sup> ابن سينا : الشفاء جرا ص ٢٥٢ •

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء جرا ص ٢٩٧ ٠

على قدر من الكم والكيف والوضع والأين • وهذه أمور غريبة عن الصورة • والحس يأخذ الصورة عن المادة مع هذه اللواحق (١) • فتكون الصورة المحسوسة موجودة في الحس على تقدير ما ، وتكييف ما ، ووضع ما •

والقوة العاسة مثل المعسوس بالقوة • فاذا انفعلت عنه تصبح مثله وشبهه ، فالاحساس انتقال من القوة الى الفعل ، واستعالة الى مشابهة المحسوس بالفعل • فهو اذن انفعال أو مقارن لانفعال •

ويذهب ابن سينا الى أن الاحساس انفعال ما لأنه قبول منها الحواس لصورة المحسوس ،واستعالة الى مشاكلة المحسوس بالفعل • فيكون الحاسبالفعل مثل المحسوس بالفعل والحاس بالقوة مثل المحسوس بالحقيقة هو ما يتصور به العاس من صورة المحسوس • والاحساس انفعال ما أو مقارن لانفعال ما • والحس يدرك صورة المحسوس •

ويقسم ابن سينا المحسوسات الى محسوسات

<sup>(1)</sup> نفس المعدر من ٢٩٦ ، النجاة من ٢٧٧ •

خاصة هي الكيفيات الحسية الخاصة بكل حاسة ، والى محسوسات مشتركة بين العواس الظاهرة جميعها هي الشكل والعدد والمقدار والعركة والسكون • وتدرك العواس هذه المحسوسات المشتركة بالذات لا بالعرض • فكما أن اللمس يدرك الكيفيات الملموسة ، فهو يدرك أيضا شكل الشيء العاصل على هذه الكيفيات الملموسة ، ويدرك مقداره وعدده وحركته وسكونه • وكذلك فيما يتعلق ببقية العواس •

وللاحسباس حسب رأي ابن سينا صفتين وخاصيتين رئيسيتين: انفعال ، أو مقارن لانفعال وهو ادراك صور المحسوسات الخارجية واذجمعنا بين هاتين الخاصيتين في تعريف واحد أمكننا الحصول على تعريف عالم للاحساس عند ابن سينا يشابه التعريف الذي يقول به علماء النفسس العديثون وفنقول: ان الاحساس وظيفة نفسية ادراكية تعدث نتيجة انفعال يقع على الحس من المحسوسات الخارجية (۱) و

<sup>(</sup>١) مَعِالَى : الادراك المسي عند ابن سينا ص ٤٩ ٠

#### عناص الاحساس الظاهر:

مين ابن سينا بين الكيفية والشدة أو الكمبة في الاحساس بين هاتين الخاصيتين • فهو يسرى ان أفعال النفس تختلف على وجوه متباينة ، فقـ د تختلف بالنسبة الى أمور متضادة مثيل الاحساس بالأبيض ، والاحساس بالأسود ، وادراك العليو وادراك المر • وقد تختلف بالجنس مثل ادراك اللون وادراك الطعم (١) • وهـذا اختـلاف في الكيفية • وقد تختلف أفعال النفس أيضا بالنسبة الى الشدة والضعف • وهذا الاختلاف في الشهدة والضعف يعود الى أن القوة النفسية قد يعرض لها تارة أن تفعل الفعل أشد وأضعف بحسب الاختيار، وتارة بحسب مواتاة الآلات ، وتارة بحسب عوائق من خارج • وهذا الاختلاف في الشدة والضميف الذى يراه ابن سينا هنا يرتبط بجميع الافعال النفسية على العموم وليس خاصا بالاحساس • ولكنه لم يغض الطبرف عن عنصبر الشيدة في الاحساس • حيث نراه يفرق مثلا بمين الصوت الثقيل والعاد، والصوت الخافت والجهير، والصوت

<sup>(1)</sup> ابن سينا : الشفاء ج ( ص ٢٨٧ ٠

الصلب والمتغلغل · وهـذا اختلاف في الدرجـة والشدة (١) ·

### المعسوس الغارجي:

يقول ابن سينا: ليس لنا أن نعس بملكة العس مطلقا ، بل اذا حضر المعسوس وقابلناه بالحاسة أو قربنا منه العاسة • والعس يأخذ الصورة عن المادة مع اللواحق المادية من الكم ، والكيف ، والأين، والوضع • ومع وقوع نسبة بينه وبين المادة ، اذا زالت تلك النسبة بطل ذلك الأخذ • وذلك لأنه لا ينزع الصورة عن المادة مع جميع لواحقها ، ولا يمكنه أن يستثبت تلك الصورة أن غابت المادة • فيكون كأنه لم ينتزع الصورة عن المادة نزعا محكما ، بل يحتاج الى وجود المادة أيضا في أن تكون تلك الصورة موجودة له •

### أنواع المعسوسات:

المحسوس اما مدركبالذاتواما مدرك بالعرض، والمحسوس بالذات هو المحسوس الخاص بكل حاسة

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء جـ ( من ۲۰۷ •

والمحسوسات المشتركة بين العواس جميعها . والمحسوس بالذات هو الذي تحدث منه كيفية في الآلة الحاسة مشابهة لما فيه فيحس • وهو المذى يتشنج في الحس كما هو ، سواء كان في نفسه أو بتوسط محسوس آخر بعد أن يتشنج في الحس شبحه • ويسمى هذا الثاني المحسوسات المشتركة • فالمحسوس بالذات هو المحسوس الذي يؤثس فيي العس ويتأثر عنه العس • أما المعسوس بالمرض فليس في الواقع محسوسا يؤثر في الحس ويتأثير عنه الحس ، وانما هو معنى يدركه الحس لوجوده عرضا في محسوسه بالذات ، وهو ما يعرف لـدي علماء النفس بالادراك العسى المكتسب و فالأبيض مثلا محسوس للبصر بالذات • أما كون هذا الابيض هو فسلان ، فهسدا محسوس بالعسرض لأن البصر لا يتأثر عنه من حيث هو فلان وانما من حيث هو أبيض فقط ويقول ابن سينا: والمحسوس بالعرض هو الذي لا يتمثل في الحس شبحه • مثل أن يقال ابصرت ابن زید (۱)·

والمحسوس الخاص هو المحسوس الذي تحسه

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء ۾ ر ص ٢٠٠٠

حاسة معينة ولا تحسه غيرها ، مثل اللون للبصر ، والصوت للسمع ، والرائحة للشم ، والطعم للذوق، والعرارة والبرودة للمس والمعسوسات المشتركة تحسها العواس جميعها وهي الشكل والعدد والعظم والحركة والسكون • يقول ابن سينا : والحواس الخمس يدرك كل واحدة منها بتوسط مدركها العقيقي أشياء أخرى خمسة : أحدها الشكل ، والثاني العدد، والثالث العظم، والرابع الحركة، والخامس السكون وأما ادراك البصر واللمسس والذوق اياها فظاهر • وأما السمع فانه يدرك بحسب اختلاف عدد الأصوات ، وعدد المصوتين ، ويقوتها عظم الجسمين المتضامنين ، ويحسب ضرب في اختلافها وثباتها الحركة والسكون ، وبحسب احاطتها على المصوت المصمت والمصوت المجلوف ضربا من الاشكال • وأما الشم قانه يعرف بحسب اختلاف جهات ما يتأدى اليه من الروائح،و باختلافها في كيفياتها ، عدد الاشياء المشمومة ، وبمقــدار الكثرة عظمها ، وبمقدار القرب والبعد والاختلاف والثبات حركتها وسكونها ، وبحسب الجوانب التي تتأدى اليه الرائحة من جسم واحد شكله (١) •

<sup>(</sup>١) مبحث ﴿ القوى اللفسائية مِن ١٣ •

### الانفعال الحسي:

# (أ) تأثر الحس عن المحسوس :

العنصر الثاني من عناصر الاحساس هـو تأثر الحس عن المحسوس • فانه لا يكفي لحدوث الاحساس أن يكون المحسوس حاضرا فقط • بل ينبغي أن يؤثر المحسوس في الحس • فنعن لا نحس بحرارة النار البعيدة عنا ، ولكنا نحس بها فقط حينما تؤثر فينا • لذا فان ابن سينا يرى أنه ليس من شروط المحسوس بالذات أن يكون الاحساس به من غير انفعال يكون منه • فان الحار ما لم يسخن لم يحس • وبالحقيقة فانه لا يحس ما في المحسوس ، بل ما يحدث منه في الحاس ، حتى انه أن لم يحدث ذلك لم يحس به • فما لم يؤثر المحسوس في الحس وما لـم يتأثر العس عـن المعسـوس لا يعــدث الاحساس -

(ب) اختلاف عضو الحس والمحسوس في الكيفية :

لا يتأثر عضو الحس عما يشابهه في الكيفية ، وانما يتأثر عما يخالفه ، وذلك تبعا لنظرية ابن سينا الطبيعية في الفعل والانفعال • فان الكيفية المختلفة هي التي تؤثر في عضو الحس فتحيله الى

شمابهتها • فاذا استقرت هذه الكيفية في عضو الحس بحيث أصبحت كيفية المحسوس مماثلة لكيفية عضو الكيفية عضو الكيفية عضو الحس امتنع الاحساس • فان كل حال مضادة لحال البدن فانه يحس بها عند الاستحالة وعند الانتقال اليها ولا يحس بها عند حصولها واستقرارها • وذلك لأن الاحساس انفعال ما ، أو مقارن لانفعال ما • والانفعال انما يكون عند زوال شيء وحصول شيء ، وأما المستقر فلا انفعال به (۱) •

## (ج) الكيفيات المحسوسة:

لا يتأثر العس عن أي جسم ، بل يتأثر عن البسم الذي له كيفية معينة هي سبب انفعال الحس • يقول ابن سينا : « • • نعلم يقينا أن جسمين أحدهما يتأثر عنه الحس شيئا ، والآخر لا يتأثر عنه ، فأن ذلك الشيء مختص في ذاته بكيفية هي مبدأ احالة العاسة دون الآخر •

ويرد ابنسينا على الطبيعيين الذين ينكرون وجود كيفيات محسوسة في الاجسام فيقول: ان

<sup>(</sup>١) ابن سينا : القنفاء ۾ ١ من ٢٠٠٠

ديموقريطس وطائفة من الطبيميين لم يجعلوا لهذه الكيفيات وجودا البتة • بل جعلوا الاشكال التي يجعلونها للاجرام التى لا تتجزأ أسبابا لاختــلاف ما يتأثر في الحواس ، باختلاف ترتيبها ووضعها • قالوا : ولهذا ما يكون الانسان الواحد قد يحس لونا واحدا على لونين مختلفين ، بحسب وقوفين منه تختلف بذلك نسبتهما من أوضاع المرثى الواحد، كطوق الحمامة فانبه يسرى مسرة أشقسر ، ومرة أرجوانيا ، وممرة على لـون الذهـب ، بحسـب اختلاف المقامات • ولهذا ما يكون شيء واحد عند انسان صحیح حلوا ، وعند انسان مریض مرا -فهؤلاء هم الذين جعلوا الكيفيات المحسوسة لاحقائق لها في أنفسها ، انما هي أشكال ٠

# (د) الكيفيات الحسية الأولية والمركبة :

يمين ابن سينا في الكيفيات الحسية بين كيفيات بسيطة أولية ، وبين كيفيات مركبة من هذه الكيفيات البسيطة • يقول ابن سينا : جميع للحسوسات البسيطة الأولية والأصلية أزواج ثمانية • فاذا أفردناها صارت ستة عشر :

١ ــ أما اللمس فأربعة أزواج: أولها الحرارة

والبرودة • وثانيها ، الرطوبة واليبوسة • وثالثها الخشونة والملامسة • ورابعها الصلابة والليونة • وأما الحواس الأربع الباقية فلكل واحد منهسا زوج •

٢ ــ فللشم زوج واحد وهو الرائحة الطيبة
 والمنتنة ٠

٣ ــ وللذوق زوج وهو العلو والمر •

٤ ــ وللسمع زوج وهو الصوت الثقيل والصوت
 العاد ٠

وللبصر زوج وهو الابيض والاسود •

وسائر المحسوسات مركبة من هذه البسائط ، ومتوسطة بين اثنين منها ، كالاغبر مـن الابيض والاسود ، والفاتر من العار والبارد •

#### الاحساس الباطن عند ابن سينا :

أشرنا الى أن الاحساس الظاهر هو ادراك صورة المحسوس الخارجي نتيجة انفعال يقع على الحس من المحسوس ، ولا بد لنا أن نتبين اذا كان هذا ينطبق أيضا على الحواس الباطنية • ان من الشروط اللازمة لحدوث الاحساس الظاهر حضور المحسوس الخارجي عند عضو الحس وتأثيره فيه • لأن المؤثر

الغارجي شرط ضروري في حدوث الاحساس الظاهر • والامر في الاحساس الباطن على خبلاف ذلك ، كوننا نتخيل صور المعسوسات ونتذكرها في غياب المحسوسات أنفسها وبدون وجود أى مؤش خارجي • ويظهر ذلك واضحا من ظهور الاحـــلام أثناء النوم ، حينما يكون عمل الحواس الظاهرة معطلاً ، ويكون عمل التخيل على العكس نشيطاً ، وكما يحدث أيضًا عند المرض أو الخوف • ورأينًا أن من شروط الاحساس الظاهر اختلاف المعسوس وعضو الحس في الكيفية ، أي أن الاحساس الظاهر يحدث عن فعل المغالف في المخالف • لأن عضو الحس الظاهر ينفعل عما يخالفه في الكيفية فيستحيل الى مشابهته ، فاذا استقرت هذه الكيفية في عضو العس امتنع الاحساس • وهذه النظرية التي تصم في الحواس الظاهرة لا يمكن تطبيقها على الحواس الباطنة التي لا تنفعل مباشرة عن المحسوسات الغارجية ، بحيث يتعذر القول بأن الاحساس الباطن حادث عن تأثير المخالف في المخالف كما هو الحال في الاحساس الظاهر •

ومن الضروري في الاحساس الظاهر وجود وسط بين المحسوســـات الخارجيــة وبــين أعضاء الحس الظاهرة ، ينتقل خلاله التأثير من المحسوس الى عضو الحس أما فيما يتعلق بالحواس الباطنة فلا لزوم لوجود هذه الاوساط ، لأنها لا تدرك موضوعها عن بعد مثل البصر والسمع والشم •

وهنا لا بد لنا من أن نتساءل هل هذا الاختلاف الذي ذكرناه بين الاحساس الظاهر والاحساس الباطن ناتج عن اختلاف جوهدي بين طبيعة انفعاليهما ، بحيث لا يصح أن نطبق على الحواس الباطنة ما طبقناه على الحواس الظاهرة ، اذ لا بدلنا من البحث عن تعريف آخر للاحساس الباطن (١) \*

والعقيقة ان هذه الاختلافات بين الاحساسين الظاهر والباطن هي اختلافات ظاهرية فقط ، وأن ما يراه ابن سينا في الاحساس هي في حقيقة الامر نظرية واحدة تنطبق على كل من الاحساسين الظاهر والباطن في شيء من الاختلاف ، الذي هو في الواقع اختلاف في الموسيلة لا اختلاف في الماهية وان نظرية الحواس الباطنة ليسي في حقيقة الامر الا امتدادا منطقيا لنظرية الحواس الظاهرة •

<sup>(</sup>١) نجاتي : الادراك المسى عند ابن سينا ص ١٣٨ ، ١٣٩ •

ومثل هذا القول يصح أيضا فيما يتعلق بنظريــة ابن سينا في الحواس ·

وعلى ذلك فانه يمكننا تعريف الاحساس الباطن عند ابن سينا تعريف عاما بأنه ادراك صور المحسوسات والمعاني الجزئية الموجودة فيها • ويصاحب هذا الادراك انفعال فسيولوجي يحدث في أعضاء الحواس الباطنة • غير أن المؤثر في الحواس الباطنة يوجد في الداخل ، بينما المؤثر في الحواس الظاهرة يوجد في الداخل ، بينما المؤثر في الحواس

### كيف تتكون الصور في العواس الباطنة:

يتساءل الدكتور نجاتي في كتابه الادراك الحسي عند ابن سينا كيف تنفعل الحواس الباطنة ؟ وكيف تمثل الصور المحسوسة في القوى الحاسة الباطنة ؟ فيجيب قائلا :

« ذكرنا من قبل أن العواس الظاهرة تنفعل عن مؤثرات خارجية ، أي أن انفعالها آت من الخارج أما العواس الباطنة فلا تنفعل مباشرة عن مؤثرات خارجية ، لأن موضوعها المباشر لا يوجد في الخارج

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه صفحة ۱۳۹ ۰

كما يوجد موضوع العواس الظاهرة • فالعواس الظاهرة لا تدرك صور المعسوسات الاعند حضور المحسوسات ذاتها ، بينما تدرك العواس الباطنة صور المحسوسات ولو كانت المحسوسات ذاتها غائبة، لأن صور المعسوسات تكون حينئذ مخزونة عندها ، فلا تعتاج في ادراكها الى حضور المعسوسات • فموضوع الحواس الظاهرة هو صورة المحسوس غىر مجردة عن المادة تجريدا تاما ، بل يشترط في ادراكها حضور مادة المحسوس عند الحواس • أما موضوع العواس الباطنية فهو مسورة المعسوس مجردة عن المادة تجريدا تاما ، فلا بشترط حضور المادة في ادراكها • ولكنها غير مجردة تجريدا تاما عن لواحق المادة ، لأن الصورة في الحواس الباطنة تكون على حسب الصورة المعسوسة ، وعلى تقدير ما ، وتكييف ما ، ووضع ما ٠

فاذا كنا نرى أن من شروط الاحساس الظاهر انفعال الحواس الظاهرة عن مؤثر خارجي ، فاننا لا نرى هذا الشرط متوفرا في فعل الحواس الباطنة • فقد نتخيل ونتذكر بدون أن ننفعل عن مؤشر خارجي • فكيف يمكن اذن تفسير وظيفة الحواس الباطنة ؟ » •

## نظرية ابن سينا والعواس الباطنة:

يرى ابن سينا أن انفعال الحواس الظاهرة لا ينتهي عند أعضاء هذه الحواس ، بل يستمر في الاعصاب العسية حتى يصل الى الدماخ ، حيث توجد مراكز العواس الباطنة ، فيحدث فيها الانفعال الحسى الباطن الخاص بها • ويذهب ابن سينا الى أن انفعال العواس الظاهرة تصل أولا في الدماغ الى الحس المشترك • ويعرف الحس المشترك بأنه قوة مرتبة في أول التجويف المقدم من الدماغ تقبل بذاتها جميع الصور المنطبعة في العواس الخمس ، انفعالاته الى قوة أخرى هي الخيال أو المصورة ، حيث يحفظ ما قبله الحس المشترك من الحــواس الظاهرة ، ويبقى فيها بعد غيبة المحسوسات • ويصبح الخيال بما فيــه مــن صور المعسوســات المغزونة مصدرا لانفعالات المتغيلة والوهمية •

ويرى الدكتور نجاتي أن انفعالات العـواس الظاهرة تستمر في الأعصاب الحسية حتى تصل الى العواس الباطنة ، وتنتقل فيها من حاسة الى حاسة

<sup>(</sup>١) ابن سيئا : النماة ص ٢٦٥ ، الشفاء جر ص ٢٩١ •

\_ على حسب الظروف وعلى مقتضى حالة الانسان النفسية والمقلية \_ محدثة في كل منها انفعالا خاصا هو الاحساس الغاص بهذه الحاسة • يتضع لنا ذلك من وصف ابن سينا للطريق الذي يسلك المدرك البصري في الدماغ مارا بأعضاء العسواس الباطنة المختلفة •

ويقول ابن سينا: ان شبه المبصر أول سا ينطبع انما ينطبع في الرطوبة الجليدية • وان الابصار بالحقيقة لا يكون عندها ٠٠ ولكن هـذا الشبح يتأدى في العصبين المجوفين الى ملتقاهما على هيئة الصليب • • فيتخذ منهما صورة شبحية واحدة عند الجزء من الروح الحامل للقوة الباصرة • ثم ان ما وراء ذلك روحا مؤدية للمبصر ٠٠٠ تنفذ أبي الروح المصبوبة في الفضاء المقدم من الدماغ ، فتنطبع الصور المبصرة مرة أخرى في تلك الروح العاملة لقوة العس المشترك ، فيقبل العس المشترك تلك الصورة وهو كمال الابصار ٠٠٠ ثم ان القوة التي هي الحاس المشترك تؤدي الصورة الى جزء من الروح يتصل بجزء من الروح العامل لها ، فتنطبع تلك الصورة وتغزنها هناك عند القوة المصورة وهي الخيالية كما سنعلمها ، فتقبل تلك الصورة وتحفظها ٠ فان قوة الحس المشترك قابلة للصورة لا حافظة ، والقوة الغيالية حافظة لما قبلت تلك • والسبب في ذلك أن الروح التي في الحس المشترك انما تثبت فيها الصورة المأخوذة من خارج منطبعة ، ما دامت النسبة المذكورة بينها وبين المبصر معفوظة أو قريبة المهد • فاذا غاب المبصر أمعت الصورة عنها ولم تثبت زمانا يعتد به • وأما الروح التي في الخيال فان الصورة تثبت فيها ولو بعد حدين كثير ٠٠ ثم ان تلك الصورة التي في الخيال تنفذ الى التجويف المؤخر اذا شاءت القوة الوهمية ٠٠ فاتصلت بالروح الحاملة للقوة الوهمية بتوسيط الروح الحاملة للقوة المتخيلة التي تسمى في الناس متفكرة ، فانطبعت الصورة التي في الخيال في روح القوة الوهمية (١) ٠

والقوة المتغيلة خادمة للوهمية ، مؤدية ما في الغيال اليها ، الا أن ذلك لا يثبت بالفعل في القوة المتوهمة ، بل ما دام الطريق مفتوحا والروحان متلاقيين والقوتان متقابلتين • فاذا أعرضت القوة المتوهمة عنها بطلت عنها تلك الصورة •

ويعترف ابن سينا بوجود نوع من الاستمرار

<sup>(</sup>۱) ابن سيدا : الشفاء جاز من ۲۴۸ •

والبقاء للانفعالات الحسية في أعضاء الحواس الظاهرة • فالاحساس الشديد يترك فيها أشرا يصعب معه الاحساس بشيء آخر • وذلك كما يقول ابن سينا لانغماس الحواس في الانغمال عن الشاق ، أي لبقاء هذا الانغمال وتغلغله فيها، فانالمحسوسات الشاقة والمتكررة تضعف العس وربما أفسدته ، كالضوء للبصر ، والرعد الشد للسمع • ولا يقوى كالحس عند ادراك القوى على ادراك الضعيف ، فان المبصر ضوءا عظيما لا يبصر معه ولا عقيبه نورا ضعيفا ، والسامع صوتا عظيما لا يسمع معه ولا عقيبه ولا عقيبه ولا عقيبه ولا عقيبه ولا عقيبه العديدة الشديدة الشديدة الشديدة الشديدة السعم بعدها بالضعيفة (١) •

وفي اعتقاد ابن سينا ان الحواس تفعل بآلات ، والآلات يكلها دوام الحركة ، وتوهنها شدة الانفعال و فبقاء أثر الانفعالات الحسية الشديدة في أعضاء الحس ، راجع الى كلال أعضاء الحس ، لأن القوى الدراكة بالآلات يعرض لها من ادامة العمل أن تكل ، لأجل أن الآلات تكلها ادامة الحركة، وتفسد مزاجها الذي هو جوهرها وطبيعتها والأمور القوية الشاقة الادراك توهنها ، وربسا

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء جـ( ص ٢٥١ • والنجاة ص ٢٩٤ •

أفسدتها ، ولا تدرك عقبها الأضمف منها لانغماسها في الانفعال عن المشاق (١) \*

# ابن سينا واكتساب النفس الناطقة للعلوم:

يقول ابن سينا ان التعلم ، سواء حصل من غير المتعلم أو حصل من نفس المتعلم ، متفاوت ، فان من المتعلمين من يكون أقرب الى التصنور ، لأن استعداده الذي قبل الاستعداد الندى ذكرناه ، أقوى • فان كان ذلك الانسان مستعدا للاستكمال فيما بينه وبين نفسه ، سمى هذا الاستعداد القوي حدسا • وهذا الاستعداد يشتد في بعض الناس حتى لا يحتاج في أن يتصل بالعقل الفعال الي كبر شيء والى تخريج وتعليم ، بل يكون شديد الاستعـداد لذلك ، كأن الاستعداد الثاني حاصل له ، بل كأنه يمرف كل شيء من نفسه - وهذه الدرجة أعلم درجات هذا الاستعداد • ويجب أن تسمى هذه الحال من المقل الهيولاني (عقلا قدسيًا) ، وهو مـن جنس العقل بالملكة • الا أنه رفيع جدا ، ليس مما يشترك فيه الناس كلهم ، ولا لبعد أن تفيض هذه الافعال المنسوبةالىالروحالقدسى لقوتهاواستعلائها

<sup>(1)</sup> ابن سينا : الشفاء هِ1 ص 701 •

فيضانا على المتخيلة أيضا ، فتحاكيها المتخيلة أيضا بأمثلة معسوسة ومسموعة من الكلام ، على النعو الذي سلفت الاشارة اليه -

ومما يحقق هذا ان من المعلوم الظاهر ان الامور المعقولة التي يتوصل الى اكتسابها ، انما تكتسب بحصول الحد الأوسط في القياس • وهذا الحد الأوسط قد يحصل ضربين من الحصول: فتارة يحصل بالعدس ، والحدس فعل للذهن يستنبط به بذاته الحد الأوسط ، والذكاء قوة العدس ، وتارة يحصل بالتعليم ، ومباديء التعليم الحدس • فان الاشياء تنتهي ، لا محالة ، الى حدوس استنبطها أرباب تلك الحدوس ، ثم أدوها الى المتعلمين -فجائز أن يقع للانسان بنفسه الحدس ، وأن ينعقد في ذهنه القياس ، بلا معلم • وهذا مما يتفساوت بالكم والكيف • وأما في الكم ، فلأن بعض الناس يكون أكثر عدد حدس للعدود الوسطى • وأمها الكيف ، فلأن بعض الناس أسرع زمان الحدس -ولأن هذا التفاوت ليس منحصرا في حد ، بل يقبل الزيادة والنقصان دائما ، وينتهى في طرف النقصان الى من لا حدس له البتة ، فيجب أن ينتهى أيضا في طرف الزيادة الى من له حدس في كل المطلوبات أو أكثرها ، أو الى من له حدس في أسرع وقدت وأقصره • فيمكن أن يكون شغص من الناس مؤيد النفس بشدة الصفاء وشدة الاتصال بالمباديء المقلية الى أن يشتمل حدسا ، أعني قبولا لالهام المقل الفعال في كل شيء ، فترتسم فيه الصور التي في العقل الفعال من كل شيء ، اما دفعة واما قريبا من دفعة ، ارتساما لا تقليديا ، بل بترتيب يشتمل على الحدود الوسطى • فان التقليديات في الأمور التي انما تعرف بأسبابها ليست بيقينية عقلية • وهذا ضرب من النبوة ، بل أعلى قوى النبوة • والأولى أن تسمى هذه القوة (قوة قدسية) ، وهي أعلى مراتب القوى الانسانية •

## القوى من حيث الرئاسة والخدمة:

يرى ابن سينا في ترتيب القوى من حيث الرئاسة والخدمة أن هنده القوى يرأس بعضها بعضا ، ويخدم الكل بعضها بعضا ، لذلك نراه يقول : وانظر الى هذه القوى كيف يرأس بعضها بعضا ، وكيف يخدم بعضها بعضا ، فانك تجد العقل المستفاد ، بل العقل القدسي ، رئيسا يخدمه الكل، وهو الغاية القصوى • ثم العقل بالفعل يخدمه المعقل بالملكة • والعقل الهيولاني ، بما فيه من

الاستعداد ، يخدم العقل بالملكة • ثم العقل العملي يغدم جميع هذه ، لأن العلاقة البدنية ، كماً سيتضبح ، لأجل تكميل العقل النظرى وتزكيته ، والعقل العملي هو مدبر تلك العلاقة • ثم العقل العملي يخدمه الوهم • والوهم يخدمه قوتان : قوة قبله وقوة بعده • فالقوة التي بعده هي القوة التي تحفظ ما أداه ، والقوة التي قبله هي جميع القوى العيوانية • ثم المتخيلة تخدمها قوتان مختلفتا المأخذ : فالقوة النزوعية تخدمها بالائتمار ، لأنها تبعثها على التحريك ، والقوة الغيالية تخدمها بقبول التركيب والتفصيل في صورها • شم ان هذين رئيسان لطائفتين • أما القوة الخيالية فبخدمها فنطاسيا ، وفنطاسيا تخدمها الحواس الغمس وأما القوة النزوعية فيغدمها الشهوة والغضيب •

والشهوة والغضب تخدمهما القوة المحركة المنبثة في العضل والىههنا تنتهي القوى العيوانية ، ثم القوى العيوانية ، بالجملة ، تخدمها النباتية ، وأولها وأرأسها المولدة • ثم النامية تخدم المولدة • ثم الغاذية تخدمهما جميعا • ثم القوى الطبيعية الأربع تخدم هذه : فالهاضمة تخدمها من جهة ، والماسكة من جهة ، والجاذبة من جهة والدافعة من جهة • وتخدم جميعها الكيفيات الاربع • لكسن العرارة تخدمها البرودة ، ويخدم كليهما اليبوسة والرطوبة • وههنا آخر درجات القوى •

# الفرق بين ادراك العس وادراك التغيــل وادراك الوهم وادراك العقل :

يقول ابن سينا في كتاب الشفاء وهو يحدد الفرق ببن ادراك الحس وادراك التخيسل وادراك الوهم وادراك المقل: ويشبه أن يكون ادراك انما هو أخذ صورة المدرك ، فان كان المادى ، فهو أخذ صورة مجردة عن المادة فقط تجريدا ما ، لأن أصناف التجريد مختلفة ومراتبها متفاوتة ، فإن الصورة المادية تعرض لها ، بسبب المادة ، أحوال وأمور ليست هي لها من جهة ما هي تلك الصورة : فتارة يكون النزع نزعا للعلائق كلها أو بعضها ، وتارة يكون النزع نزعا كاملا بأن تجرد عن المادة وعن اللواحق التي لها من جهة المادة ، مثاله ان الصورة الانسانية والماهية الانسانية طبيعة ، لا محالــة ، يشترك فيها أشخاص النوع كلهم بالسوية ، وهي ، بعدها شيء واحد • وقد عرض لها ان وجدت في هذا الشخص وذلك الشخص ، فتكثرت ، وليس لها

ذلك من جهة طبيعتها الانسانية • ولو كانت طبيعة الانسانية يجب فيها التكثر لما كان يوجد انسان محمولا على واحد بالمدد • ولو كانت الانسانية موجودة لزيد لأجل انها انسانية ، لما كانت لممرو • فاذن احدى المدوارض التي تمرض للصورة الانسانية من جهة المادة هو التكثر والانقسام •

ويعرض لها أيضا غير هذه العوارض ، وهي أنها اذا كانت في مادة ما ، حصلت بقدر من الكم والكيف والأين والوضع وجميع هذه أمور غريبة عن طباعها ، وذلك لأنه لو كان لاجل الانسانيـة كونها على هذا العد أو حد آخر من الكم والكيف والأين والوضع ، لكان يجب أن يكون كل انسان مشاركا للآخر في تلك المعانى • ولو كـــان لأجل الانسانية كونها على حد آخر وجهة أخرى من الكم والكيف والأين والوضع ، لكان كل واحد من الناس يجب أن يشترك فيها ، فإن الصورة الانسانية بذاتها غير مستوجبة ان يلحقها شيء من هذه اللواحق • فهذه اللواحق عارضة لها من جهة المادة ضرورة ، لأن المادة التي تقارنها تكون قد لحقتها هذه اللواحق • فالحس يأخف الصورة عن المادة مع هذه اللواحق ومع وقوع نسبة بينها وبين المادة،

واذا زالت تلك النسبة بطل ذلك الأخذ ، وذلك لأن لا ينزع الصورة عـن المـادة مجردة مـن جميـع لواصقها ، ولا يمكنه أن يستثبت تلك الصورة •

وان غابت المادة فيكون كأنه لم ينزع الصورة عن المادة نزعا محكما ، بل يحتاج الى وجود المادة أيضا في أن تكون تلك الصورة موجودة له •

وأما الخيال فاته يبرىء الصورة المنزوعة عبن المادة تبرئة أشد ، وذلك بأخذها عن المادة ، بحيث لا يحتاج ، في وجودها فيه ، الى وجود مادة ، لأن المادة ، وإن غايت أو بطّلت ، فإن الصورة تكون ثابتة الرجود في الخيال ، الا أنها لا تكون مجردة عن اللواحق المادية ، فالحس لم يجردهـا عـن المادة تجريدا تاما ، ولا جردها عن لواحق المادة • وأما الخيال ، فانه قد جردها عن المادة تجريدا تاسا ، ولكنه لم يجردها البتــة عن لواحــق المــادة ، لأن الصورة في الخيال هي على حسب الصور المحسوسة، وعلى تقدير ما ، وتكييف ما ، ووضع ما ، وليس يمكن في الغيال البتة أن يتغيل صورة هي بحال يمكن أن يشترك فيه جميع أشخاص ذلك النوع، فان الانسان المتخيل يكون كواحد من الناس ،و يجوز أن يكون أناس موجودين ومتخيلين ليسوا على نحو ما تخيل الخيال ذلك الانسان •

وأما الوهم ، فانه قد تعدى قليلا عن هذه المرتبة في التجريد ، لأنه ينال المعاني التي ليست هي في ذواتها بمادية ، وان عرض لها أن تكون في مادة ، وذلك لأن الشكل واللون والوضع وما أشبه ذلك ، أمور لا يمكن أن تكون الالمواد جسمانية • وأما الغير والشر ، والموافق والمخالف ، وما أشبه ذلك فهى أمور في نفسها غير مادية ، وقد يعرض لها أن تكون في مادة • والدليل على أن هذه الامور غير مادية ، أن هذه الأمور ، لو كانت بالذات مادية ، لما كان يعقل خبر أو شر ، أو موافق أو مخالف ، الا عارضا لجسم ، ولكن قد يعقل ذلك • فبين أن هذه الأمور هي في نفسها غير مادية ، وقد عرض لها ان كانت مادية • والوهم انما ينال ويدرك أمثال هذه الأمور • فاذن هي تدرك أمورا غير مادية وتأخذها عن المادة • فهذا النزع أشد استقصاء وأقرب الى البساطة من النزعين الأولين ، الا أنه ، مع ذلك ، لا يجرد هذه الصورة عن لواحق المادة ، لأنه يأخذها جزئية ، وبحسب مادة مادة ، وبالقياس اليها ، ومتعلقة بصور معسوسة مكيفة بلواحق المادة ، والأنه يأخذها بمشاركة الغيال فيها • وأما القوة التى تكون الصور المستثبتة فيها اما صور موجودات ليست بمادية البتة ، ولا يعرض لها أن تكون مادية ، أو صور موجودات ليست بمادية ، ولكن يعرض لها أن تكون مادية ، أو صور موجودات مادية مبرأة عن علائق المادة من كل وجه ، فبيين أنها تدرك الصور بأن تأخذها أخذا مجردا عن المادة من كل وجه • أما ما هو متجرد بذاته عن المادة ، فالأمن فيه ظاهر • وأما ما هو موجود للمادة ، اما لأن وجوده مادى ، واما عارض له ذلك ، فتنزعها عن المادة من كل وجه وعن لواحق المادة معها ، في أخذها أخذا مجردا ، حتى يكون الانسان الذي يقال عن كثرين ، فتأخذ الكثرة طبيعة وأحدة ، وتفرزه عن كل كم وكيف وأين ووضع مادي ، ثم تجرده عن ذلك بما يصلح أن يقال عن الجميع • فبهذا يفترق ادراك العاكم العسى وادراك العماكم الخيالي ، وادراك الحاكم الوهمي ، وادراك الحاكم المقلى • والى مذا المعنى أردنا أن نسوق الكلام •

## تجرد الجوهر الذي هو معل المعقولات:

عندما ينبري ابن سينا ليشرح بالتفصيل عن تجرد الجوهر الذي هو محل المعقولات في المقالة الغامسة الفصل الثاني من كتابه الشفاء يقول: ان الجوهر الذي هو محل المعقولات ليس بجسم ، ولا قائم بجسم ، على أنه قوة فيه أو صورة له بوجه فانه ان كان محل الممقولات جسما أو مقدارا من المقادير فاما أن يكون محل الصور فيه طرفا منه لا ينقسم ، أو يكون انما يحل منه شيئا منقسما •

ولنمتحن أولا انه هل يمكن أن يكون معلها طرفا غير منقسم ؟ فأقول : أن هذا محال • وذلك ان النقطة هي نهاية ما لا عميز لها عن الخط في الوضع أو عن المقدار الذي هو منته اليها ، حتى ينتقش فيها شيء من غير أن يكون ذلك النقش في جزء من ذلك الخط ، بل كما ان النقطة لا تنفرد بذاتها ، وانما هي طرف ذاتي لما هو بالذات مقدار، كذلك انما يجوز أن يقال بوجه ما انه يحل فيها شيء اذا كان ذلك الشيء حالا في المقدار الذي هي طرفه ، فيتقدر بها بالعرض ، فكما انه يتقدر بها بالعرض ، كذلك يتناهى بالعرض مع النقطة ، ولو كانت النقطة منفردة تقبل شيئا من الاشياء ، لكان يتميز لها ذات ، فكانت النقطة حينئذ ذات جهتين : جهة منها تلى الخط الذي تميزت عنه ، وجهة منها مخالفة لها ، مقابلة ، فتكون حينئذ منفصلة عن

الغط ، وللخط نهاية غيرها يلاقيها ، فتكون تلك النقطة نهاية الخط ، لا هذه ، والكلام فيها وفي هذه النقطة واحد -

ويؤدى هذا الى أن تكون النقط متشافعة في الخط ، اما متناهية واما غير متناهية • وهذا أس قد بان لنا في مواضع أخرى استحالته ، فقد بان ان النقطة لا تتركب بتشافعها ، وبأن أيضا ان النقطة لا يتم لها وضع خاص • ونشير الى طرف منها فنقول : أن النقطتين حينند اللتين يطيفان بنقطة واحدة من جنبيهما ، اما أن تكون النقطة المتوسطة تحجز بينهما ، فلا يتماسان ، فيلزم حينتك في البديهة المقلية الأولية أن يكون كل واحدة منهما تختص بشيء من الوسطى تماسه ، فتنقسم حينئذ الواسطة - وهذا مجال - واما أن تكون الوسطى لا تحجز المكتنفتين عن التماس ، فعينشذ تكون الصورة المعقولة حالة في جميع النقط ، وجميم النقط كنقطة واحدة • وقد وضعنا هذه النقطة الواحدة منفصلة عن الخط ، فللخط من جهة ما يتفصل عنها طرف غرها به ينفصل عنها ، فتلك النقطة تكون مباينة لهذه في الوضع ، وقد وضعت النقط كلها مشتركة في الوضع - هذا خلف • `` بطل أن يكون محل المعقولات من الجسم شيئا غير منقسم ، فبقي أن يكون محلها من الجسم ، ان كان محلها جسما ، شيئا منقسما \*

فلنفرض صورة معقولة في شيء منقسم ، فاذا فرضناها في الشيء المنقسم اقساما عرض للصورة أن تنقسم • فعينئذ لا يخلو اما أن يكون الجزآن متشابهین أو غير متشابهين ، فان كانا متشابهين ، فكيف يجتمع منهما ما ليس اياهما ؟ اللهم الا أن يكون ذلك الشيء شيئا يحصل فيهما من جهة الزيادة في المقدار أو الزيادة في العدد ، لا من جهة الصورة، فيكون حينئذ للصورة المعقولة شكل ما أو عدد ما ، وليس صورة معقولة بمشكلة ، وتصبر حينته الصورة خيالية لا عقلية • وأظهر من ذلك أنه ليس يمكن أن يقال ان كل واحد من الجزأين هو بعينه الكل في المعنى ، لأن الثاني ، ان كان غير داخل في معنى الكل ، فيجب أن نضع في الابتدا معنى الكل لهذا الواحد ، لا لكليهما • وان كان داخلا في معناه، فمن البين الواضح أن الواحد منهما وحده ليس يدل عليه على التمام ، وأن كأنا غر متشابهين فلننظر كيف يمكن أن يكون للصورة المعقولة أجزاء غبر متشابهة ، فانه ليس يمكن أن تكون الاجزاء المر

متشابهة الا أجزام الحد التي هي الاجناس والفصول و يلزم من هذا محالات: منها أن كل جزء من الجسم يقبل القسمة أيضا في القوة قبولا غير متناه، فيجب أن تكون الاجناس والفصول بالقوة غير متناهية وقد صح أن الاجناس والفصول الذاتية للشيء الواحد ليست في القوة غير متناهية ولأنه ليس يمكن أن يكون توهم القسمة يفيد الجنس والفصل يمكن أن يكون توهم القسمة يفيد الجنس والفصل تمييزا بينهما ، بل ما لا يشك فيه ، أنه أذا كان هناك جنس وفصل يستحقان تمييزا في المحل أن ذلك التمييز لا يتوقف على توهم القسمة و فيجب أن تكون الاجناس والفصول بالفعل أيضا غير متناهية ،

وقد صح ان الاجناس والقصول وأجزاء العد للشيء الواحد متناهية من كل وجه - ولو كانت غير متناهية بالقعل لما كان يجوز أن يجتمع في الجسم اجتماعا على هذه الصورة ، فان ذلك يوجب أن يكون الجسم الواحد انقصل بأجزاء غير متناهية -

وأيضا ، لتكن القسمة وقعت من جهة فأفرزت من جانب جنسا ومن جانب فصلا، فلو غيرنا القسمة، لكان يقع منها في جانب نصف جنس ونصف فعل ، أو كان ينقلب الجنس الى مكان الفصل والفصل الى مكان الجنس ، فكان فرضنا الوهمي يدور مقام الجنس والغصل قيه ، وكان يغير كل واحد منهما الى جهة ما بحسب ارادة من خارج ، على أن ذلك أيضا لا يفنى ، فانه يمكننا أن نوقع قسما في قسم

وأيضا ، ليس كل معقول يمكن أن ينقسم الى معقولات أبسط منه ، فإن ههنا معقولات هي أبسط المعقولات ومبادئي للتركيب في سائر المعقولات ، وليس لها أجناس ولا قصول ، ولا هي خنقسمة في الكم ولا هي منقسمة في المعنى • فاذن ليس يمكن أن يكون الاجزاء المتوهمة فيه غير متشابهة ، كل واحد منها هو في المعنى غير الكل ، وانما يحصل الكل بالاجتماع ، فاذا كان ليس يمكن أن تنقسم الصورة المعقولة ولا أن تحل طرفا من المقادير غير منقسم ، ولا بد لها من قابل فينا ، فبين ان محل المعقولات جوهر ليس بجسم ، ولا أيضا قوة في جسم، فيلحقه ما يلحق الجسم من الانقسام ثم يتبعه سائر المعالات •

#### تعقل القوة العقلية ليس بالآلة الجسدية :

يلاحظ ابن سينا ان القوة العقلية لو كانت تعقل بالآلة الجسدانية حتى يكون فعلها الخاص انعا يتم باستعمال تلك الآلة الجسدانية ، لكان يجب أن لا تعقل ذاتها ، وان لا تعقل الآلة ، ولا أن تعقل انها عقلت • ثم يقول : ليس بينها وبين ذاتها آلة ، وليس بينها وبين ألتها ولا بينها وبين انها عقلت آلة ، لكنها تعقل ذاتها وألتها التي تدعــي ألتها وانها عقلت ، فاذن انما تعقل بداتها لا بالآلة -وأيضا لا يخلو اما ان يكون تعقلها ألتها بوجود ذات صورة آلتها ، اما تلك واما أخرى مخالفة لها ، وهي صورتها أيضا فيها وفي آلتها ، أو لوجود صورة أخرى غير صورة آلتها فيها تلك وفي آلتها -فان كان لوجود صورة ألتها ، فصورة ألتها في ألتها وفيها بالشركة دائما • فيجب أن تعقل ألتها دائما التي كانت تعقل لوصول الصورة اليها • وأن كان لوجود صورة غير تلك الصورة ، فان المغايرة بين أشياء مشتركة في حد واحد ، اما لاختلاف المواد ، واما لاختلاف ما بين الكلي والجزئي ، والمجرد عن المادة والموجود في المادة •

وليس ههنا اختلاف مواد • فان المادة واحدة ، وليس ههنا اختلاف التجريد والوجود في المادة • فان كليهما في المادة • وليس ههنا اختلاف بالخصوص والمموم ، لأن أحدهما انما يستفيد الجزئية بسبب المادة الجزئية واللواحق التي تلحقها من جهة المادة

التي فيها • وهذا المعنى لا يختص بأحدهما دون الآخر ، ولا يجوز أن يكون لوجود صورة أخسرى معقولة غير صورة آلتها • فإن هذا أشد استحالة ، لأن الصورة المعقولة ، إذا حلت الجوهر القابل ، جعلته عاقلا لما تلك الصورة صورته ، أو لما تلك الصورة مضافة اليه • فتكون صورة المضاف داخلة في هذه الصورة ، وهذه المبورة المقولة ليسبت صورة هذه الآلة ، ولا أيضا صورة شيء مضاف البها بالذات ، لأن ذات هذه الآلة جوهر ، ونحن انما نأخذ ونعتبر صورة ذاتــه - والجوهر ، في ذاته ، غير مضاف اليه • فهذا برهان عظيم على أنه لا يجوز أن يدرك المدرك لآلة هي آلته في الادراك، ولهذا كان الحس انما يحس شيئا خارجا ، ولا يحس ذاته ولا آلته ولا احساسه • وكذلك الخيسال لا يتخيل ذاته ولا آلته - بل ان تخيل آلته تخيلها لا على نحو يخصها بأنه لا محالة لها دون غرها ، الا أن يكون الحس أورد عليه صورة آلته لو أمكن ، فيكون حينئذ انما يحكى خيالا مأخوذا من الحس، غير مضاف عنده الى شيء ، حتى لو لم يكن هو آلته كذلك لم يتخيله ٠

### برهان آخر في هذا البعث:

وأيضا مما يشهد لنا بهذا ، ويقنع فيه ، ان القوى الداركة بانطباع الصور في الآلات يعرض لها ، من ادامة الممل ، أن تكل لأجل ان الآلات تكلها ادامة الحركة وتفسد مزاجها الذي هو جوهرهما وطبيعتها ، والأمور القوية الشاقة الادراك توهنها، وريما أنسدتها ، وحتى لا تدرك يعدها الا ضعف منها لانغماسها في الانفعال عن الشاق ، كما في الحس: فإن المحسوسات الشاقة المتكررة تضعفه ، وربما أفسدته ، كالضوم للبصي ، والرعد الشديد للسمع ، وعند ادراك القوى لا يقوى على ادراك الضعيف ، فإن المصر ضوءا عظيما لا يبصر معه ولا عقيبه نورا ضعيفا ، والسامع صوتا عظيما لا يسمع معه ولا عقيبه صوتا ضعيفا ، ومن ذاق الحلاوة الشديدة لا يحس بعدها بالضعيفة ، والامر في القوة المقلمة بالعكس: فإن ادامتها للتعقيل، وتصورها للامور الاقوى ، يكسبها قوة وسهولة قبول لما بعدها مما هو أضعف منها • فان عرض لها في بعض الاوقات ملال وكلال ، فذلك لاستعانــة العقل بالخيال المستعمل للآلة التي تكل هي فلا تخدم العقل ، ولو كان لغير هذا لكان يقع دائما

## وفي أكثر الاحوال الأمن بالضد • يرهان ثالث :

وأيضا ، فإن البدن تأخذ أجزاؤه كلها تضعف قواها بعد منتهى النشوء والوقرف ، وذلك دون الاربعين أو عند الاربعين وهذه القوة انما تقوى بعد ذلك في أكثر الامر ، ولو كانت من القوى البدنية لكان يجب دائمافي كلحال أن تضعف حينئذ ، لكن ليس يجب ذلك الافي أحوال وموافاة عوائد ون جميع الاحوال فليست أذن من القوى البدنية والوال وشرح شرق للاجابة عنه:

و أما الذي يتوهم من أن النفس تنسى معقولاتها، ولا تفعل فعلها ، مع مرض البدن عند الشيخوخة ، ان ذلك لها بسبب ان فعلها لا يتم الا بالبدن ، فظن غير ضرورى ولاحق •

وذلك أنه ، بعدما صبح لنا أن النفس تعقل بذاتها ، يجب أن نطلب العلة في هذا العارض المشكك • فان كان يمكن أن يجتمع ان للنفس فعلا بذاتها وانها أيضا تترك فعلها مع مرض البدن ولا تفعل من غير تناقص ، فليس لهذا الاعتراض اعتبار ، فنقول : ان النفس لها فعل بالقياس الى البدن ، وهو السياسة ، وفعل بالقياس الى ذاتها

والي مبادئها وهو التعقل ، وهما متعاندان ممتنعان، فأنها اذا اشتغلت بأحدهما انصرفت عن الآخر • ويصعب عليها الجسم بين الامرين • وشواغلها من جهة البدن الاحساس والتخيل والشهوة والغضيب والخوف والغم والوجع • وأنت تملم هذا بأنك اذا أخذت تفكر في الممقول ، تعطل عليك كل شيء من هذه ، الا أن تغلب وتقسر النفس بالرجبوع الى جهتها • وأنت تعلم أن الحس يمنع النفس عـن التمقل • فإن النفس إذا أكبت على المحسوس شغلت عن المعقول ، من غير أن يكون أصاب آلة العقل أو ذاتها آفة بوجه ، وتعلم ان السبب في ذلك هو اشتغال النفس بفعل دون فعل ، فلهذا السبب ما يتعطل اقعال العقل عند المرض ولو كانت الصورة المعقولة قد بطلت وفسدت لأجل الآلة ، لكان رجوع الآلة الى حالها يحوج الى اكتساب من الرأس • وليس. الأمر كذلك ، فانه قد تعود النفس عاقلة لجميع ما عقلته بعاله ، فقد كان اذا ما كسبته موجودا معها يتوع ما ، الا أنها كانت مشغولة عنه •

وليس اختلاف جهتي فعل النفس فقط يوجب في أفعالها التمانع ، بل تكثر أفعال جهة واحدة قــــــ يوجب هذا بعينه ، فإن الغوف يشغل عن الجوع ،

والشهوة تصد عن النفس ، والغفس يصرف عن الغوف ، والسبب في جميع ذلك واحد ، وهو انصراف النفس بالكلية الى أمر واحد • فاذا ليس يجب اذا لم يفعل شيء فعله عند اشتغاله بشيء أن لا يكون فاعلا فعله ، الا عند وجود ذلك الشيء • ولنا أن نتوسع في بيان هذا الباب • الا أن بلوغ فقد ظهر من أصولنا التي قررناها ، أن النفس فقد ظهر من أصولنا التي قررناها ، أن النفس ليست منطبعة في البدن ، ولا قائمة به • فيجب أن يكون سبيل اختصاصها به سبيل مقتضى هيئة فيها جزئية جاذبة الى الاشتغال بسياسة هذا البدن ، ولا تأبية مختصة به •

مما لا شك فيه ان هذه البراهين التي قدمها اين سينا ليثبت الفرق الجوهري بين النفس العاقلة والجسم الذي حلت به ، أوردها بقصد التأكيد على ان مصير النفس غير متعلق بمصير البدن بعد أن تفارقه النفس وتعود الى الكل الذي انبثقت منه وهذا الرأي ينطبق على نظرية أفلاطون القائلة بأن اتصال النفس بالبدن هو اتصال عرضسي لا جوهري مثل ما قال أرسطو والفارابي واخدان الصفا وغيرهم من رجال المعرفة العقلانية العقانية